
        
            
                
            
        

    


 







Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 



Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 








 THUY 

ẾT GIẢNG 

PHẬT TH



UYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH B



ÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 



TẬP 3  

(VCD 21-VCD 30) 





















Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 







NHÀ XUẤT BẢ



N HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





MỤC LỤC 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 11 

(VCD 021) ..................................................................................... 11 

PHẨM THỨ NHẤT: PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG .................... 11 

CHÁNH KINH: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức” 

(tiếp theo). ................................................................................. 11 

Thứ nhất: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ” (tiếp theo) . 11 

Nguyện thứ năm:  “Tùy hỷ công đức” .  ............................ 14 

 Công đức  là gì? .......................................................... 14 

 Phước đức là gì? ........................................................ 17 

Công đức phải tu bằng cách nào? .............................. 19 

Tùy hỉ công đức là gì? ............................................... 22 

“Tác thân, tác quân, tác sư” ....................................... 23 

“Tác sư” là gì? ...................................................... 23 

“Tác quân” là gì vậy? ............................................ 24 

“Tác thân” là gì vậy? ............................................ 25 

Nguyện thứ sáu:  “Thỉnh chuyển pháp luân”.  ................ 29 



(VCD 022) ..................................................................................... 35 

Nguyện thứ bảy:  “Thỉnh Phật trụ thế”  .......................... 39 

Hiện tại xây đạo tràng như thế nào? ..................... 43 

Bồi dưỡng pháp sư giảng kinh như thế nào? ........ 44 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Phiên dịch kinh điển. ............................................ 47 

Cái gì gọi là pháp giới? ......................................... 53 

(VCD 023) ..................................................................................... 58 

Nguyện thứ tám:  “Thường tùy học Phật”  ...................... 58 

Nguyện thứ chín:  “Hằng thuận chúng sanh”  ................ 61 

Nguyện thứ mười:  “Phổ giai hồi hướng”  ...................... 64 

Thứ hai: “Chi đức” ............................................................... 64 

CHÁNH KINH: “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an trụ nhất 

thiết công đức pháp trung” ........................................................ 65 

Thứ nhất: “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện” .......................... 65 

“Hạnh”  là gì? .................................................................. 65 

 Khóa mục thứ nhất: Tam phước .............................. 67 

 Phước thứ nhất là phước báo nhân thiên: ............ 67 

Một là “Hiếu dưỡng cha mẹ”. .......................... 67 

Hai là “Phụng sự sư trưởng”. ........................... 70 

Ba là “Từ tâm bất sát”. ..................................... 74 

Bốn là “Tu thập thiện nghiệp”. ........................ 75 

Về thân nghiệp: ........................................... 75 

Về khẩu nghiệp: .......................................... 76 

Về ý nghiệp: ................................................ 76 

 Phước thứ hai: Phước báo tiểu thừa (A La Hán, 

Bích Chi Phật) ....................................................... 79 

Một là “Thọ trì tam quy”. ................................ 79 

Cái gì gọi là “Thọ”? .................................... 80 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 024) ..................................................................................... 83 

Hai là “Cụ túc chúng giới”. .............................. 86 

Ba là“Bất phạm oai nghi”. ............................... 87 

 Phước thứ ba: Phước báo Bồ tát đại thừa. ........... 90 

Một là “Phát tâm bồ đề”. ................................. 90 

Vì sao người niệm Phật nhiều, người vãng 

sanh lại ít? ................................................... 90 

Hai là “Thâm tín nhân quả”. ............................ 92 

Ba là “Đọc tụng Đại thừa”. .............................. 94 

Bốn là “Khuyến tấn hành giả”. ........................ 99 



(VCD 025) ................................................................................... 108 

“Nguyện”  là gì? ............................................................ 108 

 Khóa mục thứ hai: Lục Hoà Kính ......................... 109 

Một là “Kiến hoà đồng giải”. .............................. 109 

Hai là “Giới hoà đồng tu”. .................................. 117 

Ba là “Thân hòa đồng trụ”. ................................. 118 

Bốn là “Khẩu hòa vô tranh”. ............................... 120 

Năm là “Ý hoà đồng duyệt”. ............................... 124 

Sáu là “Lợi hoà đồng huân”. ............................... 126 



(VCD 026) ................................................................................... 129 

 Khóa mục thứ ba: Tam học Giới-Định-Tuệ. ......... 134 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 Khóa mục thứ tư: Lục độ. ...................................... 136 

Một là “Bố thí”. .................................................. 136 

Hai là “Trì giới”. ................................................. 138 

Ba là “Nhẫn nhục”. ............................................. 141 

Thứ nhất: Người làm hại bạn, bạn phải có thể 

nhẫn. ............................................................... 141 

Thứ hai: Tai hại tự nhiên, bạn phải có thể nhẫn.142 

Thứ ba: Cách tu, bạn phải có thể nhẫn. ......... 143 

Bốn là “Tinh tấn”. ............................................... 145 

Năm là “Thiền định”. .......................................... 146 

Sáu là “Trí huệ”. ................................................. 147 



(VCD 027) ................................................................................... 149 

“Nguyện”  là gì? ............................................................ 151 

“Tâm chi lễ” ................................................................... 152 

Tứ hoằng thệ nguyện.  .................................................. 153 

Nguyện thứ nhất:  “Chúng sanh vô biên thệ 

 nguyện  độ”.  ........................................................ 153 

Nguyện thứ 2:  “Phiền não vô tận thệ nguyện 

 đoạn” . ................................................................. 168 



(VCD 028) ................................................................................... 170 

Nguyện thứ 3:  “Pháp môn vô lượng thệ nguyện 

 học” . ................................................................... 171 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nguyện thứ 4:  “Phật đạo vô thượng thệ nguyện 

 thành”.  ................................................................ 176 

Thứ hai: “An trụ nhất thiết công đức pháp trung” .............. 179 

 “Công đức”  cùng  “Phước đức”  có khác biệt. .............. 179 

“Định” là cái gì? ...................................................... 181 

Cái gì gọi là “An trụ”? ............................................. 182 

CHÁNH KINH: “Du bộ mười phương, hành quyền phương 

tiện” ......................................................................................... 185 

Thứ nhất: “Du bộ thập phương” ......................................... 190 

Thứ hai: “Hành quyền phương tiện” .................................. 191 



(VCD 029) ................................................................................... 194 

CHÁNH KINH: “Nhập Phật pháp tạng, cứu cánh bỉ ngạn, 

nguyện ư vô lượng thế giới thành đẳng chánh giác”............... 194 

Thứ nhất:  “Nhập Phật pháp tạng”  .................................... 194 

“Phật pháp tạng” ............................................................ 194 

“Nhập” ........................................................................... 196 

Thứ hai:  “Cứu cánh bỉ ngạn”  ........................................... 198 

Bốn loại người gặp được pháp môn Tịnh độ: ..... 202 

Thứ ba:  “Nguyện ư vô lượng thế giới thành đẳng chánh 

 giác”  ................................................................................... 211 

Một là chữ “Nguyện”..................................................... 211 

Hai là “Vô lượng thế giới thành đẳng chánh giác”. ....... 211 

CHÁNH KINH: “Xả Đâu Suất, giáng vương cung”  ........... 213 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Tướng thứ 2:  “Giáng vương cung”  ................................... 216 



(VCD 030) ................................................................................... 218 

CHÁNH KINH: “Khí vị xuất gia, khổ hạnh học đạo” ............ 218 

Tướng thứ 3:  “Khí vị xuất gia” .......................................... 219 

Bốn loại xuất gia là gì? .................................................. 222 

Thứ nhất là “Thân xuất gia, Tâm không xuất gia”. . 222 

Thứ hai là “Thân không xuất gia, Tâm xuất gia”. ... 223 

Thứ ba là “Thân, Tâm đều xuất gia”........................ 224 

Thứ tư là “Thân, Tâm đều không xuất gia”. ............ 224 

Tướng thứ 4:  “Khổ hạnh học đạo”  ................................... 228 

CHÁNH KINH: “Tác tư thị hiện, thuận thế gian cố”  ......... 232 

CHÁNH KINH: “Dĩ định huệ lực, hàng phục ma oán”  ...... 235 

Tướng thứ 5:  Dùng sức định huệ, hàng phục ma oán.  .... 235 

Một là chữ “Ma”. ........................................................... 235 

Hai là chữ “Oán” . ......................................................... 236 

Mười ác là oan gia? .................................................. 236 

Mười thiện là bạn lành: ............................................ 238 

Thứ nhất: “Dùng sức định huệ, hàng phục ma oán”. ......... 238 

Chú giải: ....................................................................................... 245 







8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 







 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 

 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

 



10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

(VCD 021) 

 

PHẨM THỨ NHẤT 

PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG 

(tiếp theo) 



CHÁNH KINH: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ 

chi đức” (tiếp theo). 

 [Dịch nghĩa: Ðều cùng tuân tu đức của Ðại Sĩ Phổ 

 Hiền] (tiếp theo).   

Thứ  nhất:  “Hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ” 

(tiếp theo) 

Hôm  nay  là  lễ  Phật  Đản  của  năm  1998.  Sáng 

sớm  hôm  nay  chúng  ta  sau  buổi  cơm  sáng,  cư  sĩ 

Trương viết một mẩu giấy đưa cho tôi, muốn tôi nói 

qua  ý  nghĩa  kỷ  niệm  lễ  Phật  Đản.  Vấn  đề  này  hỏi 

được rất hay, chúng ta phải nên làm thế nào để làm lễ 

kỷ  niệm?  Lễ  Phật  Đản  là  Indonesia  kỷ  niệm  ngày 

“Đản sanh” của Thích Ca Mâu Ni Phật, Trung Quốc 

là  dùng  ngày  mùng  8  tháng  4  âm  lịch,  Indonesia  là 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





ngày rằm tháng 4 âm lịch. 

Vào thời xưa tổ chức lễ kỷ niệm này là kỷ niệm 

ba ngày lễ lớn: Thứ nhất, Thế Tôn thị hiện sanh ra ở 

thế  gian,  đó  là  ngày  lễ  lớn;  Thứ  hai,  ngày  Thế  Tôn 

thành đạo; Thứ ba, ngày Thế Tôn vào Niết Bàn, đó là 

ba ngày lễ lớn. 

Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  nếu  như  Thế  Tôn 

không  xuất  hiện  ở  thế  gian  này  thì  thế  gian  này  sẽ 

như thế nào? Thực tế ra mà nói thật không thể tưởng 

tượng được, chỉ có Thế Tôn xuất hiện, thị hiện ra trí 

tuệ  cứu  cánh  viên  mãn,  vì  chúng  ta  giải  quyết  rất 

nhiều, rất nhiều vấn đề nghi nan, cũng giúp chúng ta 

hoá giải vô số tai họa của tự nhiên và con người làm 

ra.  Chúng  ta  nhận  thâm  ân  của  Phật,  nhưng  rất  ít 

người có thể biết được. 

Chúng  ta  kỷ  niệm  ngày  “Khánh  đản”,  quan 

trọng nhất là phải đem ân đức giáo huấn của Thế Tôn 

giới thiệu cho xã hội đại chúng, khiến cho mọi người 

đều có thể tri ân báo ân. Chúng ta dùng phương thức 

gì để báo ân? Cũng chính là nói dùng phương thức gì 

để  kỷ  niệm?  Chỉ  có  tuân  thủ  lời  giáo  huấn  của  Thế 

Tôn,  “Y  giáo  phụng  hành”   thì  chính  chúng  ta  chân 

thật có được nhân sanh hạnh phúc, có được gia đình 

mỹ mãn, mỗi một người đều có được sự nghiệp thành 

công, xã hội hoà thuận, quốc gia giàu mạnh, thế giới 

hoà bình. Được vậy thì kỷ niệm này thật có ý nghĩa, 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật có giá trị. 

Ngày  này  của  năm  nay  ở  khu  vực  Singapore, 

thực tế ra mà nói chúng ta cảm thấy hoan hỉ không gì 

bằng.  Singapore  do  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  toàn  tâm 

toàn lực hộ trì Phật pháp, lễ thỉnh các pháp sư đến nơi 

đây  để  giảng  kinh  dài  lâu,  cái  nhân  duyên  này  thù 

thắng không gì bằng. Hai năm trước phát khởi thành 

lập  lớp  “Bồi  Dưỡng”,  năm  nay  lại  bắt  đầu  mở  lớp 

“Hoa  Nghiêm”,  chúng  ta  dùng  những  thứ  này  để 

khánh chúc lễ Phật Đản. Cái ý nghĩa này thật không 

tầm thường, trên thực tế thật là hi hữu khó được. 

“Lý Mộc Nguyên” cái tên này, tôi xem đi, xem 

lại cũng thấy rất diệu. Cái chữ “Lý” nếu tách ra thì là 

“Thập bát tử”, vậy nếu không phải là thập bát vị A La 

Hán, thì chính là thập bát vị Phật tử. Đại khái tương 

lai ở nơi đây sẽ cho ra mười tám vị Bồ Tát, vậy thì 

không  còn  gì  bằng,  toàn  thế  giới  đều  được  nhờ.  Cái 

tên của ông cũng rất có ý nghĩa, bạn xem chữ “Mộc” 

là  “thập  bát”,  bên  dưới  là  “Nguyên”,  A  Di  Đà  Phật 

nguyện  thứ  mười  tám  là  quan  trọng,  nguyện  mười 

tám là mười niệm ắt sanh, cho nên ý nghĩa của danh 

hiệu  này, cũng là không thể nghĩ bàn. Vì  vậy ở vào 

cục diện của ngày hôm nay, ý nghĩa của cái tên này 

của  ông  đã  hiện  rõ  ra  rồi,  khiến  cho  chúng  ta  xem 

thấy rất là tường tận, rất là rõ ràng. 

 “Phổ Hiền đại sĩ chi đức”,  chính là tất cả chư 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Phật Như Lai tu nhân, chứng quả đại đức viên mãn. 

Loại  đại  đức  viên  mãn  này  ở  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” dùng mười điều, mười đại nguyện vương để 

biểu  thị.  Nguyện  nguyện  đều  là  không  có  cùng  tận, 

siêu việt thời gian, siêu việt không gian, cũng chính là 

nguyện nguyện đều là tận hư không khắp pháp giới. 

Hơn nữa  “Một chính là tất cả, tất cả chính là một” , 

đó mới là mười đức của Phổ Hiền Đại Sĩ. Phía trước 

đã  giới  thiệu  qua  với  các  vị  “Sám  hối  nghiệp 

chướng”, hôm nay chúng ta tiếp tục giới thiệu với các 

vị nguyện thứ năm “Tuỳ hỷ công đức”. 

 Nguyện thứ năm: “Tùy hỷ công đức”.  

Cái điều này vô cùng là quan trọng. Trước tiên 

chúng ta phải nhận biết “công đức” là gì? 

 Công đức là gì? 

Chỗ này không thể hàm hồ được, chúng ta xem 

thấy rất nhiều đạo tràng, phía trước để một cái thùng, 

bên  trên  viết  là  “thùng  công  đức”,  cho  rằng  tiền  để 

vào trong đó thì có công đức. Vậy thì sai rồi, không 

hề  có  công  đức,  nhưng  cũng  đừng  nói  rằng  vì  bạn 

quyên một ít tiền nên không có công đức. 

Vào  thời  xưa,  thời  đại  của  vua  Lương  Võ  Đế, 

Lương  Võ  Đế  là  người  trong  lịch  sử  Trung  Quốc 

chúng ta, nổi tiếng là một Phật giáo đồ kiền thành, là 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đại  hộ  pháp  của  nhà  Phật  chúng  ta.  Khi  ông  còn 

đương chức đã  xây tạo  480 cái  đạo tràng  (ngày nay 

chúng ta gọi là tự viện, quy mô đều rất lớn), khích lệ 

nhân dân xuất gia. Ông xem thấy người xuất gia thì 

rất hoan hỉ, khích lệ mọi người xuất gia, cho nên ông 

độ chúng đến mấy trăm ngàn người. Chính ông cũng 

cảm thấy kiêu ngạo, Oh! Việc này thật đáng được tự 

hào, làm được  công đức lớn đến như vậy,  cảm thấy 

kiêu ngạo. 

Chính vào ngay lúc này, Bồ Đề Đạt Ma đi đến 

Trung Quốc. Ông chính là tổ sư của Thiền tông, Đạt 

Ma  tổ  sư.  Sau  khi  đến  Trung  Quốc,  ông  nghe  được 

quốc vương của Trung Quốc nhiệt tâm hộ pháp như 

vậy, đương nhiên phải đến bái kiến. 

Lương Võ Đế cũng rất vui mừng tiếp kiến một 

vị cao tăng đến từ Ấn Độ. Sau khi Đạt Ma tổ sư đến 

rồi liền gặp mặt Lương Võ Đế, Lương Võ đế liền nói 

với  Đạt  Ma  tổ  sư  về  công  đức  hộ  pháp  của  mình, 

thành tích hộ pháp. Sau khi nói xong, ông liền thỉnh 

giáo với Đạt Ma tổ sư, ông hỏi: 

- Công đức của tôi có lớn không? 

Đạt Ma tổ sư, con người này rất thẳng, không nói 

nhân tình với người, nói ra một lời thành thật, ông nói: 

- Không có công đức gì. 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Ông  nói  ra  câu  nói  này  làm  Lương  Võ  Đế 

không chịu nổi, Lương Võ  Đế nghe rồi rất là không 

vui, “Không có công đức gì”. Cho nên Lương Võ Đế 

không  hộ  pháp  cho  ông,  làm  cho  ông  phải  đi  đến 

chùa  Thiếu  Lâm  quay  mặt  vào  vách  9  năm,  để  đến 

đời một Huệ Khả. 

Lời  của  Đạt  Ma  tổ  sư  có  đúng  hay  không? 

Đúng!  “Công  đức”   cùng  “Phước  đứ c”  không  như 

nhau. Giả như vua Lương Võ Đế hỏi ông: 

- Phước đức của tôi có lớn không? 

Thì Đạt Ma tổ sư nhất định liền nói: 

- Thật lớn! thật lớn! Ông tu phước báo thật quá 

lớn. 

Vì  sao?  Phước  đức  cùng  Công  đức  là  có  khác 

biệt. 

 “Công đức” là gì? 

Công đức là phải chính mình tu hành. Chúng ta 

nêu một thí dụ đơn giản: “trì giới” có công, cái công 

mà bạn trì  giới  là có công phu, bạn trì giới  có công 

phu, được “định” chính là “đức”. Cho nên “công” là 

tu  “nhân”,  “đức”  là  “chứng  quả”,  bạn  được  “định” 

rồi, vậy mới gọi là “công đức”. 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Phước đức là gì? 

Vẫn ví dụ trên: Nếu như giới luật bạn giữ được 

rất  tốt,  rất  nghiêm,  thế  nhưng  không  thể  được  định, 

bạn chưa được định, thì trì giới của bạn là phước vẫn 

không phải công, bạn trì giới chưa có công phu, bạn 

chỉ có được phước báo, “Phước đức”. 

Nếu  bạn  “trì  giới”  được  định,  nhân  giới  được 

định, thì giới luật này mới gọi là có công phu. Vì sao 

có một số người trì giới có thể được định, có một số 

người  trì  giới  không  thể  được  định?  Ở  trong  đây 

chính  là  tu  học  đúng  pháp  và  không  đúng  pháp,  tu 

học  đúng  pháp  có  công,  tu  học  không  đúng  pháp 

không  có  công.  Cái  điểm  này  các  vị  đồng  tu,  không 

luận tại gia xuất gia đều phải tường tận, vì vậy nhất 

định phải  “Thủ pháp”1.  “Thủ pháp” mới tương ưng, 

không thủ pháp thì không tương ưng thì làm sao được 

gọi là công phu chứ? 

Lục  tổ  Đại  sư  Huệ  Năng  dạy  người,  đặc  biệt 

dạy người trì giới, một mực dạy bảo chúng ta: “Nếu là 

 người  chân  chánh  tu  hành  thì  không  thấy  lỗi  thế 

 gian”.   

Vậy thì bạn liền có công phu. Giới luật của ta 

có trì được rất tốt, nhưng xem thấy người khác không 

trì  giới,  sanh  tâm  khinh  mạn,  xem  thường  người  ta, 

chính  mình  cống  cao  ngã  mạn,  vậy  thì  bạn  xem  trì 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





giới  sau  đó  thì  được  kết  quả  gì?  Được  cái  cống  cao 

ngã mạn. Người ta trì giới thì được định, từ định khai 

huệ,  còn  mình  trì  giới  trì  ra  cống  cao  ngã  mạn  đến, 

vậy thì thành ra thứ gì, thì làm gì có được công phu 

chứ? Thế nhưng sự trì giới như vậy có tốt hay không? 

Là việc tốt, nhưng sự trì giới như vậy là phước đức, 

họ đã tu phước “hữu lậu” trong “tam giới, lục đạo”. 

Tôi xin nói với các vị, tôi không nói phước báo 

nhân  thiên  mà  tôi  nói  phước  báo  hữu  lậu  trong  sáu 

đường. Vì sao vậy? Không thấy được phước báo của 

họ hưởng được ở nhân gian. Việc này chúng ta phải 

hiểu, nếu như họ không có được thân người, họ được 

cái thân súc sanh, được cái thân ngạ quỷ đều hưởng 

phước. 

Bạn  thấy  trong  đường  súc  sanh,  người  nước 

ngoài  nuôi  vật  cưng,  phước  báo  thật  lớn,  chúng  ta 

làm sao có thể bì được với nó chứ, người cả nhà đều 

hầu hạ nó, xem nó như là bảo bối vậy, nó là chủ của 

cả nhà, chúng ta còn kém ra so với nó, chúng ta một 

người quan tâm cũng không có, còn loại vật cưng đó, 

loại súc sanh đó đời trước đã tu phước. 

Phước  báo  trong  cõi  quỷ  cũng  không  nhỏ, 

chúng  ta  đã  xem  thấy  rất  nhiều  ở  trong  nhân  gian 

Trung Quốc chúng ta cúng bái những quỷ thần này. 

Bên cạnh đạo tràng Cư Sĩ Lâm dường như có một cái 

miếu  Đại  Bá  Công,  đó  chính  là  trong  cõi  quỷ  có 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phước báo. Cõi quỷ có phước báo chính là Sơn thần, 

Thổ địa, Thành hoàng, đều là cõi ngạ quỷ, họ đều đã 

tu phước nên ở trong cõi quỷ hưởng phước. 

Cho nên Phật nói với chúng ta nhất định phải tu 

tích công đức, trong công đức tự nhiên có phước đức, 

nhưng trong phước đức không có công đức. Vậy vẫn 

là phải tu tích công đức tốt. 

 Công đức phải tu bằng cách nào? 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  này  của  chúng  ta  đích 

thực  là  đệ  nhất  kinh  mà  Thế  Tôn  49  năm  đã  nói, 

“Kinh Hoa Nghiêm” vẫn là hàng kế. Kinh Vô Lượng 

Thọ này chân thật là kinh đệ nhất, trên đề kinh này đã 

nói với chúng ta  “Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác”,  hay 

nói cách khác tu học của chúng ta phải tương ưng với 

“Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác”, đó chính là công đức. 

Chúng  ta  trì  giới,  ngay  trong  giới  được  tâm 

thanh tịnh, được tâm bình đẳng, thì giới của bạn liền 

có  công,  tâm  thanh  tịnh  chính  là  định.  “Tu  định  có 

công, khai trí tuệ chính là đức”, còn như tu định nếu 

không thể khai trí tuệ, cái định đó cũng là phước báo. 

Phước của “định” cùng phước của “giới” không 

như nhau. Thế nhưng các vị phải nên biết, phước của 

định lớn hơn rất nhiều. 

Phước  của  giới  đều  có  thể  ở  trong  ba  đường 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





hưởng,  chỉ  có  địa  ngục  không  có  hưởng  phước, 

đường ngạ quỷ, đường súc sanh đều có hưởng phước, 

đó là phước của giới. 

Phước  của  định  không  ở  ác  đạo,  chí  ít  phải  ở 

trời Dạ Ma trở lên. Nếu bạn tu định nhưng trong định 

bạn không thể khai trí tuệ, vậy thì phước báo của bạn 

phải  từ trời Dạ  Ma cho  mãi  đến trời  Phi  Tưởng Phi 

Phi  Tưởng  Xứ,  đó  đều  là  phước  báo  của  định.  Tu 

định nếu chỉ được phước báo thì vẫn không phải công 

đức,  tu  định  muốn  được  công  đức  mà  nói  thì  phải 

khai trí tuệ, khai trí tuệ quyết định siêu việt Tam giới, 

vĩnh  thoát  luân  hồi,  đó  mới  gọi  là  tu  định  có  công. 

Cho nên công đức, chúng ta nhất định phải hiểu được 

rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Thông  thường  người  thế  gian  chúng  ta  xem 

thấy người ta tu tích công đức, liền khởi lên ý niệm 

gì? Đố kỵ, xem thấy người khác tốt hơn mình, trong 

lòng liền khó chịu, liền bực bội, nghĩ ra hết cách để 

chướng ngại, thậm chí còn nghĩ ra cách phá hoại. Phá 

hoại người tu hành, tội lỗi này rất lớn. 

Còn có một loại là Bồ Tát tu tích công đức, Bồ 

Tát thị hiện ở ngay trong quần chúng xã hội, nam nữ 

già  trẻ,  việc  họ  làm  hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  việc  từ 

thiện xã hội. 

Thế nhưng Bồ Tát đã làm việc từ thiện xã hội, 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cùng người thế gian chúng ta làm việc từ thiện xã hội, 

trong đó lại phải có một chút khác biệt. Khác biệt ở 

đâu vậy? Các vị phải tỉ mỉ mà quan sát, các vị mới có 

thể thấu hiểu: Bồ Tát tu tích làm những việc từ thiện 

xã hội nhưng sau cùng nhất định giúp cho người phá 

mê khai  ngộ, đó chính là đã làm công đức, còn nếu 

như chỉ là làm việc từ thiện xã hội, không dạy họ phá 

mê khai ngộ, đó là thuộc về phước đức. 

Tại vì sao đối với chúng sanh, trước phải dùng 

từ  thiện  cứu  tế  để  giúp  đỡ  người?  Đó  là   “Tứ  Nhiếp 

 pháp”2 của Phật, phương tiện nhiếp thọ chúng sanh. 

Ở  trên  kinh  Phật  cũng  tường  tận  dạy  cho  chúng  ta: 

 “Tiên dĩ dục câu khiên, hậu linh nhập Phật trí”3. 

Bạn thấy Phật thật từ bi đến tột đỉnh. Người thế 

gian  bạn bảo họ đến học Phật, họ lắc  đầu họ không 

đến, bạn mời họ đến ăn cơm thì họ rất vui mừng, họ 

lập tức liền đến, ăn cơm xong mới bảo họ học Phật, 

vậy  thì  tương  đối  dễ  dàng.  Vì  sao  vậy?  Đã  nhận  ân 

huệ  rồi,  không  nghe  thì  rất  khó  coi,  không  thể  ăn 

xong rồi thì đi. Cho nên nhà Phật dùng loại từ thiện 

này,  “Bố thí,  Ái ngữ” ,  “Đồng sự,  Lợi hành” , những 

phương pháp này đều là nhiếp thọ chúng sanh, sau đó 

nói rõ cho họ chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Nói 

rõ  chân  tướng  của  chính  chúng  ta  cùng  hoàn  cảnh 

sinh hoạt của chính mình, sau khi hiểu rõ chân tướng, 

thì  họ  quay  đầu  là  bờ.  Với  cách  làm  này,  nếu  như 

chấp tướng mà làm, người làm vẫn là tu phước, nếu 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





như  là  rời  tướng,  không  chấp  tướng   “Tam  luân  thể 

 không”  4, người làm này có công đức này. Đó là công 

đức, đó là lấy lợi ích chúng sanh làm công đức, là do 

nhân giới được định, đó là công đức tu học của chính 

mình. 

 Tùy hỉ công đức là gì? 

Hai  loại  công  đức  này  đều  sẽ  bị  người  đố  kỵ, 

đều  sẽ  bị  người  chướng  ngại.  Cho  nên  ngay  khi 

chúng  ta  tu  tích,  phải  có  trí  tuệ  cao  độ,  phải  có 

phương tiện khéo léo, địa vị của chúng ta càng thấp 

càng  tốt,  đối  đãi  với  bất  cứ  người  nào,  cho  dù  là 

người  phê  bình  chúng  ta,  người  huỷ  báng  chúng  ta, 

người  chướng  ngại  chúng  ta,  người  phá  hoại  chúng 

ta, chúng ta cũng phải dùng tâm chân thành cung kính 

đối  đãi  với  họ,  làm  cho  họ  dần  dần  có  thể  bị  cảm 

động, có thể giác ngộ, có thể quay đầu. Đem những 

ác  duyên  này  đều  chuyển  biến  thành  thiện  duyên, 

đem những việc ác này đều chuyển biến thành công 

đức chân thật, đó gọi là  “Tùy hỉ”.   

Chúng ta nhất định phải làm từ chính bản thân 

mình, làm ra một cái gương tốt, mới có thể giáo hoá 

chúng sanh. Cho nên chúng ta ngày nay, ở trên toàn 

thế  giới  ở  bất  cứ  nơi  nào  hoằng  dương  Phật  pháp, 

chúng ta có một tổng đề mục, có một tổng mục tiêu, 

tổng phương hướng, chính là “Học vi nhân sư, hành 

 vi thế phạm”5. Chúng ta rất rõ ràng, rất tường tận, cả 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thảy Phật pháp Đại thừa đều không ngoài hai câu này. 

 “Tác thân, tác quân, tác sư” 

“Tác sư” là gì? 

Sư  là  gương  mẫu,  tuyệt  nhiên  không  phải  nói 

chỉ riêng người xuất gia gọi là pháp sư thì phải tác sư, 

đó là lý đương nhiên, mà còn mỗi  một vị đồng tu ở 

tại gia, đều phải “tác sư”, “tác phạm”. Ở ngay trong 

cương vị  công tác  hiện  tại của chúng ta, ngay trong 

đời  sống  hiện  tiền  của  chúng  ta,  chúng  ta  đều  phải 

làm ra tấm gương tốt cho đại chúng, đó chính là “tác 

sư, tác phạm”. Chư Phật Bồ Tát là tấm gương tốt nhất 

cho  tất  cả  chúng  sanh  chín  pháp  giới,  mô  phạm  tốt 

nhất, chúng ta phải hiểu được cái ý này. 

Ngày trước tôi đã nói qua với các vị đồng tu, đã 

từng  có  người  hỏi  qua  tôi:  Cha  mẹ  hiện  tại  rất  khó 

quản  giáo  con  cái,  con  cái  không  nghe  lời;  Học  trò 

trong trường học không nghe lời của thầy giáo, thầy 

giáo dạy học rất khổ; Ở trong xã hội công nhân không 

nghe  lời  ông  chủ.  Hiện  tại  ở  phổ  biến  trên  toàn  thế 

giới, các khu vực đều có thể xem thấy, đó là một vấn 

đề lớn nghiêm trọng trong xã hội. Toàn thế giới có rất 

nhiều người lãnh đạo có trí tuệ, thông minh trong giới 

học thuật, nhà tư bản trong giới công thương nghiệp, 

các lãnh đạo tôn giáo, đều đang tìm cầu phương pháp 

giải quyết vấn đề xã hội ngày nay. Rốt cuộc lỗi lầm là 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





do đâu? 

Tôi  vào  năm  trước,  ở  Đại  học  Sư  Phạm  Bắc 

Kinh, xem thấy trong trường học có đề tám chữ này 

 “Học vi nhân sư, thân vi thế phạm” , thế nhưng thời 

gian tôi ở trong trường không lâu, ngay trong lúc tiếp 

đón, tôi  đã nói  qua mấy câu này,  cổ thánh tiên hiền 

Trung Quốc dạy bảo chúng ta   “Tác thân, Tác quân, 

 Tác sư”  6, cho nên tôi xem thấy tám chữ này liền liên 

tưởng đến nhà Nho giáo huấn đối với chúng ta  “Tác 

 chi quân, Tác chi thân, Tác chi sư”.  Chúng ta không 

thể xem câu này với nghĩa hẹp cho rằng câu nói này 

đại khái là Khổng Tử kỳ vọng đối với người lãnh đạo 

quốc gia, mà không liên quan gì với dân chúng thông 

thường  chúng  ta.  Vậy  thì  hiểu  sai  rồi,  giáo  học  của 

Nho và Phật là đối với tất cả chúng sanh, không phân 

biệt  giai  cấp,  không  phân  biệt  nam  nữ,  không  phân 

biệt  già  trẻ,  không  phân  biệt  nghề  nghiệp,  hy  vọng 

mỗi một người, đều biết được  “Tác quân, Tác thân, 

 Tác sư” . 

“Tác quân” là gì vậy? 

Là làm người lãnh đạo rất tốt, người lãnh đạo 

rất tốt, cần cụ bị điều kiện gì? Nhân từ, đối với những 

người cấp dưới mình, phải chân thành quan tâm họ, 

chân thành thương yêu họ, chân thành chỉ đạo họ, bạn 

là một người lãnh đạo tốt. 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Tác thân” là gì vậy? 

“Tác thân” là đồng thời bạn phải là người thân, 

dùng  cái  tâm  của  cha  mẹ  thương  yêu  cấp  dưới  của 

bạn.  Trung  Quốc  thời  xưa  thủ  trưởng  chính  phủ  địa 

phương  gọi  là  “Quan  phụ  mẫu”,  còn  hiện  tại  làm 

quan  thời  đại  dân  chủ  gọi  là  gì?  Người  đầy  tớ  của 

dân, là người hầu. 

“Phụ  mẫu  của  dân”  và  ‘Đầy  tớ  của  dân”  ý 

nghĩa  không  như  nhau.  Là  đầy  tớ  của  dân,  là  người 

hầu, lão bá tánh là chủ nhân, người làm quan là người 

hầu.  Đây  là  quan  hệ  chủ  bộc  nên  người  hầu  có  lúc 

cũng  gạt  người  chủ,  nên  quan  hệ  này  không  thấy 

được chân thật hiếu trung với bạn, quan tâm với bạn. 

Thế nhưng cha mẹ thương yêu với con cái thì không 

hề có điều kiện. Cho nên chúng ta vẫn hy vọng người 

làm quan là cha mẹ của chúng ta, không nên là người 

hầu  trong  nhà  chúng  ta,  người  hầu  thật  không  đáng 

tin,  vẫn  là  cha  mẹ  đáng  tin  hơn  nhiều  so  với  người 

hầu, cho nên phải làm người thân. 

Bạn  phải  làm  được  cái  tâm  của  cha  mẹ,  phải 

làm cái tâm của thầy giáo, thầy giáo thương yêu học 

trò. Không luận thân phận ngày nay của chúng ta như 

thế  nào,  dù  là  chúng  ta  là  một  công  nhân  cấp  thấp 

cũng phải làm được ba điều kiện này. Tuy là không 

có địa vị, chức vụ, nhưng phải có ba loại tâm này để 

làm  sức  ảnh  hưởng.  Ảnh  hưởng  đồng  liêu,  đồng  sự 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





của chính chúng ta, ảnh hưởng bạn bè của chúng ta, 

ảnh hưởng với người chúng ta quen biết, sau đó mở 

rộng  có  thể  ảnh  hưởng  xã  hội.  Người  người  đều  có 

thể phát tâm  “Tác thân, Tác sư, Tác quân” , đây gọi 

là chân thật “Tùy hỉ công đức”. Được vậy thì lợi ích 

đối  với người, với việc,  công đức lợi  ích, làm gì  có 

thể có chướng ngại? Không những không có chướng 

ngại. Trái lại sẽ toàn tâm toàn lực tán  thán giúp  đỡ, 

không có sức mạnh tán trợ cũng sẽ tán thán, việc này 

có  thể  ảnh  hưởng  đại  chúng  xã  hội,  cùng  nhau  phát 

triển, mang đến cho xã hội lợi ích chân thật. 

Việc  thiện  ác  thế  gian  thật  quá  nhiều,  Phật  vì 

sao đặc biệt nêu ra “Tùy hỷ công đức”? Thực tế mà 

nói ý nghĩa của điều này rất sâu. Phật biết được phiền 

não  tập  khí  của  tất  cả  chúng  sanh,  là  tích  luỹ  từ  vô 

lượng kiếp,  mỗi  một  chúng sanh đều có.  Tập  khí  gì 

vậy?  Tham-Sân-Si-Mạn  ,  ngạo  mạn,  đố  kỵ,  tập  khí 

mang theo từ lúc mới sinh, không cần người dạy. 

Bạn tỉ mỉ mà quan sát, bạn quan sát trẻ nhỏ, trẻ 

thơ vẫn chưa biết nói chuyện, trẻ thơ mấy tháng tuổi 

chưa biết nói chuyện, đặt chung hai đứa trẻ gần bằng 

tuổi  nhau  lại,  một  đứa  trẻ  có  kẹo  ăn,  một  đứa  kia 

không có kẹo ăn, cái tâm đố kỵ đó liền nổi lên, bạn 

xem ai dạy chúng vậy, không ai dạy chúng. 

Tùy hỷ công đức chính là đối trị tâm ngạo mạn, 

đố kỵ, đặc biệt là đối trị đố kỵ. Đố kỵ, ngạo mạn là 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tạo tội nghiệp, tội nghiệp cực trọng. Giữa khoảng một 

niệm chuyển đổi liền biến thành vô lượng công đức. 

Phật cùng phàm phu khác biệt ở ngay chỗ này. Chúng 

sanh thì không thể chuyển được, tùy theo phiền não 

trôi  lăn  trong sanh tử sáu cõi, còn chư  Phật, Bồ Tát 

trong khoảng một niệm chuyển đổi lại, thành tựu vô 

lượng vô biên công đức. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  học  cách  chuyển, 

chuyển được rất mau. Sau khi chuyển lại rồi, người ta 

tu tích công đức bao lớn, bạn tùy hỉ công đức của họ 

thì  cũng lớn như  người ta vậy, quyết  định  không có 

khác biệt. Tuyệt đối không thể nói con người này tu 

tích công đức, công đức của họ lớn, còn ta tùy hỉ thì 

công đức nhỏ, không hề có việc như vậy, nhất định là 

lớn như nhau, người ta tu tích thật là rất khổ sở, bạn 

vừa  tuỳ  hỉ  công  đức  thì  cũng  lớn  như  họ  vậy,  bạn 

thấy bạn chiếm được bao nhiêu lợi ích. 

Bạn hiểu được cái đạo lý này thì khi Phật dạy 

cho chúng ta, chúng ta liền có thể đem công đức của 

A Di Đà Phật chuyển biến thành công đức của chính 

mình. Cách chuyển thế nào vậy? Y theo một bộ kinh 

này tu học thì được rồi. Ở trên kinh này Phật nói, dạy 

cho chúng ta  “Thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói”,  

bạn chỉ cần đem ba câu nói này làm cho được, là bạn 

liền  chuyển  công  đức  từ  trong  vô  lượng  kiếp  của  A 

Di Đà Phật biến thành công đức của chính mình. 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Ngay trong lúc giảng dạy chúng ta cũng thường 

nói,  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh 

với A Di Đà Phật. Vậy thì liền đem công đức của A 

Di  Đà  Phật  chuyển  biến  thành  công  đức  của  chính 

mình, vậy mới là người thông minh bậc nhất trên thế 

giới. Nếu chúng ta  tu hành mà không dựa vào công 

đức của A Di Đà Phật, mà chỉ dựa vào chính mình thì 

bạn phải tu đến kiếp nào? Chúng ta ở ngay trong mấy 

mươi  năm  ngắn  ngủi  của  đời  này,  chỉ  cần  bạn  hiểu 

được đạo lý này, hiểu được phương pháp này, tu hành 

mấy  mươi  năm,  chính  là  A  Di  Đà  Phật  tu  hành  vô 

lượng kiếp. 

Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói   “Niệm  kiếp 

 viên  dung”  7,  chúng  ta  là  chân  thật  có  thể  làm  đến 

được.  Cho  nên  các  vị  không  nên  xem  thường  bỏ  lỡ 

cái cơ hội này, nhất định phải nắm lấy cái cơ hội này, 

ngay trong một đời thành tựu công đức cứu cánh viên 

mãn. 

Bạn  xem  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  xây  dựng  cái 

đạo tràng này, mời pháp sư đã tốn biết bao hơi sức, 

đó là công đức của ông ấy. Hôm nay chúng ta đến nơi 

đây tùy hỷ công đức viên mãn  của ông ấy, chúng ta 

thảy  đều  có  được  công  đức  ấy.  Chúng  ta  giới  thiệu 

mấy người bạn bè thân thích đến nơi đây nghe kinh, 

bạn cũng chính là lợi dụng cái đạo tràng này, lợi dụng 

cái cơ duyên này của cư sĩ Lý Mộc Nguyên, bạn độ 

được mấy người làm Phật, bạn nói xem công đức của 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn  lớn  hay  không?  Thật  là  độ  họ  đi  làm  Phật,  họ 

ngay  đời  này  có  thể  y  giáo  tu  hành,  họ  có  thể  vãng 

sanh hay không đó là một việc riêng, việc đó không 

hề gì, chỉ cần đến cái đạo tràng này, thấy được Phật 

tượng,  nghe  được  một  hai  câu  kinh  văn,  “Một  khi 

 nghe qua tai, mãi đã trồng thiện căn” , hạt giống kim 

cang vĩnh viễn không hư hoại, sẽ có một ngày họ gặp 

được  duyên  khởi hiện  hành,  tương  lai  họ  niệm  Phật 

vãng sanh làm Phật, nghĩ lại thử cái nhân ban đầu là 

do một người nào đó độ ta, đó gọi là hiểu được làm 

thế nào tu tuỳ hỉ công đức. Lại tiến thêm một bước, 

nguyện thứ sáu Phật dạy cho chúng ta “Thỉnh chuyển 

pháp luân”. 

 Nguyện thứ sáu: “Thỉnh chuyển pháp luân”  

Có rất nhiều đồng tu đều sâu sắc cảm nhận thấy 

nghiệp chướng của chính mình sâu nặng, tai nạn rất 

nhiều. Không có người nào không nghĩ đến việc làm 

thế  nào  để  tiêu nghiệp  chướng?  Làm  thế  nào  có  thể 

tránh  khỏi  những  tai  nạn  này?  Thế  là  liền  đến  cửa 

Phật,  đến  miếu  thần  thắp  hương  lễ  bái,  mong  cầu 

Phật, thần minh bảo hộ bạn. 

Thật có thể cầu được hay không? Chúng ta phải 

rất  bình  lặng  mà  quan  sát,  có  mấy  người  cầu  được? 

Tuy là cầu không được, người đến cầu vẫn là tấp nập 

không  ngớt,  thậm  chí  chính  mình  rõ  ràng  biết  được 

cầu  không  được,  vẫn  là  đi  mong  cầu  còn  tốt  hơn 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





không cầu, ôm lấy tâm lý cầu may này. 

Phật  nói  cho chúng ta, lời  của Phật  nói  không 

có vọng ngữ  “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”.  

Đó là thật, không phải là giả, có cầu ắt có ứng. Bạn 

xem thấy việc khó nhất của thế xuất thế gian là cầu 

làm Phật mà đều có thể cầu đến được. Làm Phật còn 

có  thể  cầu  đến  được,  thì  những  thứ  khác  thì  chỉ  là 

chuyện  không  đáng  kể.  Có  đáng  gì  chứ,  có  thứ  nào 

mà cầu không được? Chân thật đều có thể cầu được. 

Phật dạy cho chúng ta cách cầu, là dạy cho chúng ta 

như lý như pháp mà cầu, bạn mới có thể có được. Cái 

mong  cầu  của  bạn  phải  hợp  lý  hợp  pháp,  nếu  như 

không hợp lý, không hợp pháp, bạn nhất định không 

cầu  được,  làm  gì  có  loại  đạo  lý  này.  Pháp  gì  vậy? 

Phật  dạy cho chúng ta đó là pháp tắc của nhân quả. 

Bạn phải tu nhân, sau đó quả báo liền hiện tiền. 

“Thỉnh chuyển pháp luân”    là phương pháp tiêu 

tai giải nạn thù thắng nhất, làm bất cứ công đức nào 

để  tiêu  tai  khỏi  nạn,  đều  không  bằng  mời  pháp  sư 

giảng kinh, diễn nói Phật pháp, kiết tường bậc nhất. 

Việc diễn giảng của chúng ta không phải chỉ có 

những thính chúng ngồi ở đây mà còn rất nhiều các 

thính chúng khác, mắt thịt chúng ta không nhìn thấy 

thì  thật  là  quá  nhiều.  Đây  không  phải  chúng  ta  nói 

những quỷ thần, vậy là  ai? Là những  người mà  mắt 

thường  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  là  người  ở  đâu 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vậy?  Người  ở  trước  màn  hình  tivi,  không  biết  được 

có đến bao nhiêu, bởi vì băng ghi hình này đều phải 

mang đến đài truyền hình vệ tinh để phát sóng. Cho 

nên đài truyền hình của họ yêu cầu  “Dữ liệu này của 

 chúng ta phải đẹp một chút” , bối cảnh của màn hình 

họ đã nói qua với tôi rất nhiều lần, phải tìm chuyên 

gia nghệ thuật gia gì đó để vẽ những bối cảnh. Hôm 

qua tôi đã nghĩ đến vấn đề này, tôi nói phía sau chúng 

ta để một ít cây cối hoa cỏ, cái cảnh vậy chẳng phải 

quá tốt rồi sao, so với nhà nghệ thuật vẽ sẽ tốt hơn rất 

nhiều. Tôi buổi sáng hôm nay liền đến tiệm bán hoa 

để xem, chọn ra mấy loại cây này. Chúng ta ở đây có 

cây,  cây  ý  nghĩa  biểu  pháp  rất  sâu.  Kiến  thọ,  thọ  là 

kiến  thọ,  kiến  lập,  thọ  lập  đạo  tràng,  thọ  lập  Phật 

pháp, thọ lập nhân sanh vũ trụ quan chính xác, đây là 

đại biểu kiến thọ. Có hoa, đặc biệt chọn ra quốc hoa 

của Singapore, có quả, chọn thạch lựu, thạch lựu tốt, 

nhiều hạt, đều là biểu pháp. Có cây, có hoa, có quả, 

phía sau treo bức có các ngôi sao, tôi không ngờ tới, 

rất tốt, rất tốt, có Phật có kinh sách, đầy đủ Tam Bảo. 

Vậy  thì  chúng  ta  không  cần  phải  tốn  rất  nhiều  hơi 

sức, phải nhờ người đến vẽ bối cảnh cho chúng ta. 

Hôm nay người bán hoa cũng rất tốt, mỗi một 

tuần họ sẽ đến đổi  một  lần,  chúng ta ước lượng với 

họ khoảng 5 năm, mỗi một tuần họ đến đổi cho chúng 

ta một lần, họ đến chăm sóc. Những cây lá này, bạn 

xem khi máy lạnh thổi còn có thể động, đích thực là 

tốt hơn nhiều so với tranh sơn dầu, rất sinh động. Cho 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nên  mắt  thường  chúng  ta  không  thấy  được  thính 

chúng,  không  biết  được  có  đến  bao  nhiêu.  Khi  phát 

sóng  ở  Hoa  Kỳ,  đồng  tu  ở  Hoa  Kỳ  nói  với  tôi,  mở 

xem có liên lạc, có thông tin, có đến 20 ngàn người, 

số người này vẫn đang không ngừng tăng thêm. 

Cho  nên  đài  truyền  hình  yêu  cầu  chúng  ta 

dùng máy móc tốt nhất, phát ra dữ liệu đẹp nhất, mọi 

thứ  chúng  ta  đều  đáp  ứng  với  họ,  đều  hy  vọng  làm 

đến được tiêu chuẩn này. Lầu năm hiện tại đang lắp 

đặt, lầu 5 bốn mặt đều có cách âm, giảng đường của 

lầu 5 còn thù thắng hơn chỗ này, dưới nền đều có lót 

thảm. Lý cư sĩ luôn là hy vọng giảng đường này của 

chúng ta, mỗi một đồng tu ngồi ở trong đó 2 giờ đồng 

hồ là đến để hưởng thụ, để chúng ta thư  thích  thoải 

mái,  ở  nơi  đó  thảo  luận  Phật  pháp,  để  giảng  “Hoa 

Nghiêm”. 

“Thỉnh chuyển pháp luân”    là phương pháp tiêu 

tai giải nạn thù thắng nhất, làm bất cứ công đức nào 

để  tiêu  tai  khỏi  nạn,  đều  không  bằng  mới  pháp  sư 

giảng kinh, diễn nói Phật pháp, kiết tường bậc nhất. 

Người  nghe  sanh  tâm  hoan  hỉ,  sanh  tâm  giác  ngộ, 

giác ngộ tai nạn mới chân thật có thể tiêu trừ, còn bất 

giác thì liền có tai nạn. 

Nghiệp chướng tai nạn từ do đâu mà ra? Từ mê 

hoặc điên đảo mà ra, từ tư tưởng sai lầm của chúng 

ta, kiến giải sai lầm, ngay trong hành vi sai lầm phát 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh ra. Cho nên bạn phải đem ý niệm chuyển đổi lại, 

chánh  tri  chánh  kiến,  nghiệp  chướng  tai  nạn  của 

chúng ta từ vô thỉ kiếp đều có thể hoá giải được. 

Cho nên công đức “Thỉnh chuyển pháp luân” sẽ 

rất lớn, ý nghĩa rất sâu. Nếu như một người chúng ta 

không có đủ sức để thỉnh pháp sư giảng kinh, chúng 

ta có thể liên kết một số đồng tu, chúng ta tập hợp lực 

lượng,  mọi  người  cùng  nhau  thỉnh  công  đức  đều  là 

như nhau, đều là thù thắng không gì bằng. Giảng kinh 

thuyết  pháp  ảnh  hưởng  càng  lớn,  công  đức  cũng  sẽ 

càng  lớn,  ảnh  hưởng  được  càng  sâu,  công đức  cũng 

càng sâu, việc này không thể không biết. 

Ngày nay ở trong xã hội này của chúng ta, đó là 

chỉ  toàn  thế  giới,  mỗi  một  khu  vực,  đô  thị,  hương 

trấn,  có  rất  nhiều  người  cư  ngụ,  đều  đem  Phật  giáo 

xem thành tôn giáo, đó là một hiểu lầm to lớn. Chúng 

ta  ngày  nay  cùng  đại  chúng,  đặc  biệt  là  mọi  người 

vừa mới tiếp xúc Phật pháp, trước tiên phải đem  cái 

quan niệm sai lầm này chỉnh sửa lại, sau đó mới có 

thể  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  họ,  họ  biết  được 

làm  thế  nào  tiếp  nhận,  làm  thế  nào  để  nghiên  cứu, 

làm  thế  nào  để  học  tập?  Phải  đem  cái  ý  niệm  này 

chỉnh  sửa  lại,  nếu  như  không  chỉnh  sửa  quan  niệm 

này thì khi bạn vừa mở đầu đã sai rồi, vừa sai thì sai 

đến  cùng.  Việc  này  chúng  ta  không  thể  không  biết. 

Nếu  chúng  ta  có  thể  chuyển  đổi  sai  lầm  của  mọi 

người,  đó  là  công  đức  vô  biên.  Chúng  ta  nhất  định 

33 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





phải suy nghĩ đến sức ảnh hưởng sâu rộng của nó. Ở 

nơi nào có thể có được sự ảnh hưởng lớn? Đạo tràng 

trong  nhà  Phật,  thính  chúng  càng  nhiều,  sức  ảnh 

hưởng không đủ mạnh. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 022) 

Nơi này vì cả thảy Phật pháp mà nghĩ, vì tất cả 

chúng  sanh  mà  lo  nghĩ,  tâm  lượng  của  chúng  ta  sẽ 

lớn. Thế Tôn đặc biệt vì chúng ta hiển thị ra ở trong 

“Hoa  Nghiêm”,  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh”, đối tượng nghe giảng là ai? (cách một 

tuần nữa thì  chúng ta khởi giảng bộ kinh này)  Kinh 

này không phải là giảng cho Bồ Tát, không phải vậy. 

Tuy  là  tham  dự  pháp  hội  Hoa  Nghiêm  đều  là  41  vị 

pháp thân đại sĩ, hay nói một cách khác không phải là 

chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới,  trong  mười  pháp 

giới  bao  gồm  cả  Phật,  Bồ  Tát.  Phật  ở  trong  mười 

pháp giới, nếu như lấy theo cách nói của Thiên Thai 

là Phật của Tạng giáo, Phật của Thông giáo không hề 

ra khỏi mười pháp giới. Nhưng Phật của Viên giáo thì 

siêu việt mười pháp giới. Cũng không phải vì Bồ Tát 

giảng,  cũng  không  phải  vì  Thanh  văn,  Duyên  giác 

giảng, vì ai vậy? Vì phàm phu, vì chúng sanh. Chúng 

ta là phàm phu, chúng ta là  chúng sanh, chúng ta có 

phần. 

Thế nhưng trong đó có điều kiện, đó là vì  “Đại 

 tâm  phàm  phu” ,    điều  kiện  chính  ngay  chỗ  này.  Ý 

nghĩa chính là nói phàm phu tâm lượng nhỏ thì không 

được,  phải  là  phàm  phu  tâm  lượng  lớn.  Cái  tâm  đó 

phải lớn đến mức độ nào vậy? Đương nhiên tốt nhất 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





phải lớn y như Phật, tâm lượng của Phật là “Tâm bao 

 trùm  hư  không,  lượng  trọn  khắp  các  cõi  nhiều  như 

 cát”8. Nếu như chúng ta có cái tâm lượng lớn như vậy 

thì  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  vừa  tiếp  xúc  liền  có  được 

viên  mãn,  chân  thật  là  một  chút  kém  khuyết  cũng 

không có. 

Hôm  nay  chúng  ta  kỷ  niệm  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đản sanh mà tuyên giảng “Hoa Nghiêm”, đó là 

việc thù thắng không gì bằng, cái nhân duyên này vô 

cùng hy hữu. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” Phật đã nói 

ra là những gì? Chính là dạy phàm phu chúng ta phát 

“Đại tâm phàm phu”, hiện tiền trải qua đời sống của 

Phật,  Bồ  Tát.  Trải  qua  một  đời  sống  cứu  cánh  viên 

mãn  chính  là  ba  loại  “Chân  thật”  mà  trên  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ  đã  nói,  đó  là:   “Chân  thật  chi  tế”,  “Trụ 

 chân thật huệ”, “Huệ dĩ chân thật chi lợi”9,  ba loại 

chân thật hiện tiền liền đối hiện. Không cần phải đợi 

đến  lúc  nào  mới  đối  hiện,  không  cần  thiết,  hiện  tại 

liền đối hiện, hiện tiền liền có được, đó mới là lợi ích 

chân thật. 

Do đây có thể biết, mời pháp sư giảng kinh thì 

vô cùng là quan trọng. Xã  hội  ngày nay, bởi vì  mọi 

người không nhận biết Phật pháp, không hiểu rõ Phật 

pháp,  cho  rằng  có  rất  nhiều  loại  kinh  sám,  nên  làm 

Phật sự trên hình thức thì có thể tiêu tai khỏi nạn, đó 

là  hiểu  lầm  rất  nghiêm  trọng.  Những  kinh  sám  nghi 

thức  này  của  nhà  Phật  có  hiệu  quả  hay  không?  Có 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiệu  quả,  không  phải  không  có  hiệu  quả,  thế  nhưng 

bạn  phải  hiểu  biết  ý  nghĩa  của  nó,  mới  có  thể  nhận 

được hiệu quả. Nếu bạn không hiểu được ý nghĩa của 

nó mà chỉ trên hình thức mà làm thì bạn không nhận 

được  hiệu  quả,  y  theo  hình  thức  để  làm  thì  không 

được. 

Thí  dụ  như  trong  Thiền  Tông,  tông  môn  ngày 

trước những tổ sư đại đức này cách dùng của họ thật 

là cao minh. Người học đến tham cứu, thỉnh giáo với 

lão  hoà  thượng,  lão  hoà  thượng  không  nói  câu  nào, 

ông chỉ đưa ra một ngón tay, người đến học này vừa 

nhìn  thấy,  thì  họ  liền  khai  ngộ,  họ  liền  chứng  quả. 

Cách  dạy  này  rất  hay,  rất  cao  minh,  nhưng  nếu như 

người khác đến hỏi chúng ta, chúng ta liền đưa ra một 

ngón  tay  có  được  không?  Họ  có  thể  khai  ngộ  hay 

không?  Không  những  không  khai  ngộ,  mà  càng  mê 

hoặc  điên  đảo,  cho  nên  học  không  được.  Phải  biết 

trong Thiền tôn không thể chỉ có động tác đó, mà họ 

còn  phải  xem  loại  người  nào,  cho  nên  từ  trước  đây 

nghi  quy  của  họ  có  hiệu  quả.  Hiện  tại  nếu  chúng  ta 

chiếu  theo  cái  “nghi  quy”  này  mà  làm  thì  không  có 

hiệu quả, vì không hiểu được cái ý đó. 

Cho  nên  Tịnh  tông  chúng  ta  trong  “nghi  quy” 

Phật  sự,  chúng  ta  chỉ  đề  xướng  hai  thời  khoá  tụng 

sớm tối, Phật thất cùng Tam thời hệ niệm. Những thứ 

này, chúng ta đều đã từng giảng giải qua một cách tỉ 

mỉ. Sau khi bạn chân thật hiểu rõ rồi, lại chiếu theo 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nghi quy này mà làm thì liền có hiệu quả, bạn không 

thể không hiểu vì không hiểu không được. 

Làm  Tam  Thời  Hệ  Niệm  trước  tiên  nhất  định 

đem Tam Thời Hệ Niệm tỉ mỉ giảng qua một lần; còn 

lạy  Lương  Hoàng  Sám,  tốt  nhất  trước  tiên  đem 

Lương Hoàng Sám tỉ mỉ giảng qua một lần. Hễ người 

nào tham gia đều phải rất nỗ lực mà đến nghe, sau đó 

ở  trong  nghi  thức  mà  tùy  văn  nhập  quán,  liền  nhận 

được  kết  quả.  Còn  như  bạn  không  biết  chút  gì  với 

nghi thức, vậy thì không được, đó giống như vẽ hồ lô, 

vẽ có giống đến đâu cũng không được, không có nội 

dung, không có nội hàm. 

Cho  nên  chỉ  có  một  phương  pháp  nhất  định 

phải  biết  thỉnh  pháp  sư  giảng  kinh,  đó  mới  là  chân 

thật tiêu nghiệp chướng, chân thật miễn trừ tất cả tai 

nạn. 

Trên  thực  tế  nếu  không  thỉnh  được  pháp  sư 

giảng  kinh,  vẫn  còn  một  phương  pháp  tiêu  nghiệp 

chướng,  đó  là  niệm  Phật.  Chân  thật  tìm  được  mấy 

người  chí  đồng  đạo  họp,  số  người  nhiều  ít  không 

quan  hệ,  tìm  một  kỳ  nghỉ,  mọi  người  đều  có  thời 

gian,  tìm  một  nơi  chốn  thanh  tịnh,  có  thể  niệm  một 

ngày  một  đêm,  hai  ngày  hai  đêm,  hoặc  giả  là  niệm 

đến 7 ngày, 10 ngày, thì cái công đức đó chân thật là 

vô  lượng  vô  biên,  có  hiệu  quả  hơn  bất  cứ  sám  nghi 

nào.  Không  nên  cho  rằng  một  câu  Phật  hiệu  rất  dễ 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm, dường như không có công đức gì, vậy bạn thấy 

sai rồi, bạn hoàn toàn hiểu  lầm, Phật  hiệu  công đức 

không thể nghĩ bàn. 

 Nguyện thứ bảy: “Thỉnh Phật trụ thế”  

Điều  này  cũng  vô  cùng  quan  trọng.  Hiện  tại 

Phật  không còn ở thế gian, cho nên chúng ta chỉ  có 

thể đắp nặn tượng Phật để cúng dường, tượng trưng 

cho Phật pháp thường trụ ở thế gian. Những vị pháp 

sư đại đức thay Phật nói pháp, chúng ta phải nên mời 

họ lưu lại nơi này, giảng kinh nói pháp thời gian dài 

cho chúng ta, chúng ta mới có thể nhận được lợi ích 

chân thật, vì sao vậy? Các vị thử nghĩ xem, có mấy 

người nghe một bộ kinh thì họ liền khai ngộ? Thì họ 

chứng quả? Không hề có, vậy không có thì phải làm 

sao? Ngày ngày nghe. 

Thực tế ra mà nói con người chúng ta ngày nay, 

phước  báo  không  bằng  người  xưa.  Vào  thời  xưa  ở 

trong tòng lâm tự viện của Trung Quốc, mỗi ngày đều 

giảng  kinh  không  hề  gián  đoạn,  trong  tự  viện  có 

giảng đường. Bạn xem trong lịch sử có ghi chép đại 

sư  Thanh  Lương  năm  xưa  ở  đời  giảng  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, cả đời đại  sư Ngài giảng qua 50 lần. Vậy 

một biến giảng qua bao lâu vậy? Chí ít là một năm. 

Nghe 50 biến là 50 năm. Có thể nói trước đó không 

người có cơ hội này, sau cũng không, người đời sau, 

tôi thấy không có người nào có được cơ hội này. Bạn 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nghe phải nghe 50 năm, 50 năm ngày ngày huân tập, 

thì có lý nào mà không khai ngộ? Người nào thân cận 

với Đại sư Thanh Lương, nếu như có lòng nhẫn nại ở 

dưới  hội  của  Ngài  nghe  qua  50  lần,  có  lý  nào  mà 

không thành tựu chứ? 

Chúng  ta  ngày  nay  nghe  kinh  khó  khăn  là  do 

đâu vậy? Một ngày nóng, đến mười ngày lạnh. Chính 

là mỗi ngày ở nơi đây giảng kinh, mỗi ngày huân tập, 

cũng không quá hai giờ đồng hồ. Vậy thì trong 24 giờ 

đồng hồ, chỉ hai giờ đồng hồ nghe kinh, vẫn còn 22 

giờ khởi vọng tưởng, bạn nói xem phải làm sao? Làm 

gì có thành tựu chứ? 

Pháp  sư  tòng  lâm  vào  thời  xưa  mỗi  ngày 

giảng  kinh  8  giờ  đồng  hồ.  Một  bộ  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” mỗi ngày giảng 8 giờ đồng hồ, một năm thì 

giảng viên mãn. Vậy chúng ta một ngày giảng 2 giờ 

đồng  hồ,  giảng  4  năm,  tiêu  chuẩn  thời  gian  4  năm 

giảng viên mãn, còn như một ngày giảng 8 giờ, một 

năm mới giảng viên mãn. 

Thanh  Lương  Đại  sư,  Ngài  thật  hơn  người, 

Ngài Thanh Lương sống hơn 100 tuổi, người thời đó 

gọi  là  Bồ  Tát  “Hoa  Nghiêm”,  thực  tế  là  không  thể 

nghĩ bàn. Mỗi ngày giảng kinh 8 giờ đồng, ngoài ra ở 

niệm Phật đường niệm Phật 8 giờ đồng hồ thì họ làm 

gì còn thời gian để khởi vọng tưởng nữa chứ, chỉ có 

đi ngủ, không có thời gian để khởi vọng tưởng. Loại 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đạo  tràng  này  ở  trong  đó  ba  năm,  có  hiệu  quả  hơn 

chúng ta ngày nay  tu hành 30 năm, tu hành 30 năm 

cũng không bằng người ta ở đạo tràng đó tu một năm, 

đây gọi là gì  vậy? Trường kỳ huân tu, sức huân tập 

quá lớn. 

Vào đầu năm dân quốc, đạo tràng Trung Quốc 

đại khái chỉ còn lại một nơi, đạo tràng niệm Phật của 

Đại Sư Ấn Quang ở Chùa Linh Nham Sơn Tô Châu. 

Điểm  đặc  sắc  của  đạo  tràng  này  là  Ngài  không  có 

giảng  kinh,  không  có  pháp  hội,  không  có  kinh  sám, 

pháp sự, Phật thất suốt năm, một câu Phật hiệu niệm 

đến cùng. Một ngày 6 cây hương, một cây hương một 

tiếng rưỡi đồng hồ, sáu cây hương là 9 giờ đồng hồ, 

mỗi  ngày  niệm  Phật  9  tiếng  đồng  hồ,  ngày  đêm 

không  gián  đoạn,  buối  tối  là  thay  phiên.  Suốt  năm 

làm tinh tấn Phật thất, tinh tấn Phật thất của Ngài là 

bảy  lần  bảy  liên  kết  lại  với  nhau,  mười  cái  bảy  liên 

kết lại, thêm hương, 9 cây hương niệm Phật. Cho nên 

phàm hễ người ở trong niệm Phật đường Ấn tổ niệm 

Phật  qua  vài  năm,  những  người  này  không  luận  tại 

gia xuất gia, cuối cùng vãng sanh đều có tướng lạ rất 

tốt.  Cho  nên  ở  qua  niệm  Phật  đường  của  Ngài  mấy 

năm, thì thật là không uổng qua. Sau khi Ấn tổ vãng 

sanh,  Diệu  Chân,  Đức  Sâm,  những  lão  pháp  sư  này 

kế thừa quy củ của Ấn tổ, còn có thể duy trì được một 

khoảng  thời  gian,  sau  năm  kháng  chiến  đạo  tràng 

cũng suy vi. 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Hiện tại chúng ta nếu muốn xây dựng một đạo 

tràng  mới  đều  không  thể  đủ  cơ  duyên,  chỉ  có  đạo 

tràng như vậy mới có thể rèn luyện được chúng sanh, 

chân thật có thể thành tựu chúng sanh. Cho nên xây 

dựng đạo tràng công đức vô lượng vô biên. Phải xây 

dựng  một  đạo  tràng  chân  thật  tu  học,  cái  đạo  tràng 

này  chân  thật  có  người  ở  đó  thành  Phật,  vãng  sanh 

chính là thành Phật, vãng sanh bất thoái thành Phật, 

vậy công đức của đạo tràng đó sẽ lớn, ở nơi đây từng 

có mấy người thành Phật đi rồi. 

Vậy  thì  thiện  tri  thức  đối  với  việc  tu  học  của 

chúng ta sẽ đặc biệt quan trọng. Chúng ta làm thế nào 

mời thiện tri thức lưu lại ở nơi đây? Người chân thật 

học  Phật  tu  hành,  xin  nói  với  các  vị,  không  có  tình 

riêng, không nói nhân tình, nếu nói ở nơi đây bạn tiếp 

đãi rất tốt, đãi ngộ rất tốt, vẫn không thể giữ họ lại. 

Vậy thì dùng phương pháp gì có thể giữ họ lại được? 

Y giáo phụng hành. 

Chúng  ta  thật  muốn  học,  thật  muốn  tu,  mọi 

người cũng phát thật tâm, thì cho dù không tìm được 

thiện hữu, thì Phật, Bồ Tát cũng sẽ hoá thân đến nơi 

đây. Vì sao vậy? Nhà Phật thường nói  “Phật thị môn 

 trung,  bất  xả  nhất  nhân”  10.  Vậy  người  đó  là  người 

thế  nào?  Chân  thật  muốn  học,  chân  thật  muốn  tu, 

chân thật muốn ở ngay trong một đời này thành Phật, 

đây  chính  là   “Đại  tâm  phàm  phu”   mà  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  đã  nói.  Đại  tâm  phàm  phu  thì  làm  gì  có 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chuyện chư Phật Như Lai không chiếu cố chứ? Nhất 

định chiếu cố. Vấn đề là chúng ta ngày nay có phát ra 

chân tâm không? Như vậy mới có thể cảm động thiện 

tri thức, thường trụ ở khu vực này, để chúng ta có cơ 

duyên,  huân  tu  thời  gian  dài,  chúng  ta  mới  có  thể 

được lợi ích chân thật. 

Thực  tế  mà  nói  hiện  tại  người  chân  thật  hiểu 

“hộ pháp” thì quá ít. Người chân thật biết “hộ pháp” 

đó là Bồ Tát, không phải người thông thường, có trí 

tuệ lớn, có phước báo lớn. 

 Hiện tại xây đạo tràng như thế nào? 

Hiện  tại  người  thật  có  đại  trí  tuệ,  đại  phước 

báo,  không  cần  xây  đạo  tràng,  xây  đạo  tràng  không 

khởi được tác dụng lớn, phải nên xây cái gì? Hiện tại 

khoa  học  phát  triển,  xây  đài  truyền  hình  vệ  tinh,  có 

thể xây một đài truyền hình vệ tinh, giảng kinh 24 giờ 

không  ngừng  nghỉ,  để  cho  người  trên  toàn    thế  giới 

đều  có  thể  xem  được,  họ  không  cần  phải  đến  đạo 

tràng, ở trong nhà mở máy truyền hình. Nếu họ chân 

thật muốn học Phật, một ngày nghe kinh 8 giờ đồng 

hồ, không có vấn đề, họ ở nơi truyền hình chỉ vài cái 

ấn thì có thể nghe, đem Phật pháp trực tiếp đưa đến 

nhà từng người. 

Bình  thường  bồi  dưỡng  một  số  pháp  sư,  cũng 

giống  như  tổ  chức  một  đoàn  hoằng  pháp  vậy,  có 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





mười  mấy  đến  hai  mươi  người  thì  đủ rồi.  Những vị 

pháp sư này, ngày ngày ở trong phòng thu âm, giảng 

kinh  ghi  hình  lại,  băng  ghi  hình  này  mang  đến  đài 

truyền  hình  vệ  tinh  phát  sóng,  đó  là  đại  đạo  tràng 

khoa học kỹ thuật cao. Phải xây dựng đạo tràng như 

vậy, không nên xây chùa, tốn nhiều tiền đến như vậy 

để  xây  chùa,  đem  tiền  chôn  vào  trong  đất  thật  đáng 

tiếc, không tác dụng lớn. Ngày nay phải đem những 

số tiền đó, dùng ở nơi hữu dụng, đó là: 

 Bồi dưỡng pháp sư giảng kinh như thế nào? 

Giảng  kinh  ở  trong  phòng  thu  âm  giảng  kinh 

ghi  hình.  Thiết  bị  trong  phòng  thu  âm,  phải  tốt  hơn 

nhiều  so  với  ở  nơi  đây  của  chúng  ta,  người  ta  là 

chuyên nghiệp, chúng ta là miễn cưỡng đạt đến mức 

độ  yêu  cầu  của  họ,  thế  nên  luôn  là  không  thể  sánh 

được sự chuyên nghiệp của họ. 

Bình thường cúng dường những vị pháp sư này, 

để những vị pháp sư này ở trên phương diện đời sống 

vật chất, không hề có lo lắng, tâm có thể an định lại 

nghiên  cứu  Phật  pháp  Đại  thừa,  giảng  từng  bộ  từng 

bộ đều có ghi hình thu âm lại, tương lai chính là một 

bộ “Đại Tạng kinh sống”. Bạn nói xem ý nghĩa đến 

dường  nào.  Bất  cứ  nơi  nào  chúng  sanh  thích  nghe 

kinh gì, thì chúng ta liền cho phát ra kinh luận đó. 

Ngoài  giảng  kinh  nói  pháp  ra,  chúng  ta  cũng 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giúp  người  niệm  Phật,  24  giờ  Phật  hiệu  không  gián 

đoạn, tượng Phật trang nghiêm nhất hiển thị trên màn 

hình  tivi,  bạn  xem  thấy  A  Di  Đà  Phật,  nghe  được 

Phật  hiệu  của  A  Di  Đà  Phật  theo  đó  mà  niệm  theo. 

Vậy là ở trong nhà cũng có thể tu Phật thất, cũng có 

thể làm được một ngày nghe kinh tám giờ, một ngày 

tám giờ đồng hồ niệm Phật, bạn thấy phước báo của 

chúng ta cũng sẽ không khác gì người xưa, không hề 

khác biệt. 

Người xưa phải tốn nhiều sức lực để xây dựng 

đạo  tràng,  phải  xây  rất  nhiều  đạo  tràng,  mới  có  thể 

phổ độ chúng sanh. Ngày nay chúng ta dùng một đài 

truyền hình vệ tinh thì đủ rồi, đài truyền hình này là 

chuyên  nghiệp,  không  phải  là  mua  kênh  của  người 

khác nên không phải bị người ta khống chế thời gian, 

rất phiền phức. Nếu như các vị chân thật có tài lực, có 

loại trí tuệ này, phải nên chính mình làm một chuyên 

nghiệp, hoàn toàn là truyền thanh truyền hình vệ tinh 

của Phật giáo, phát sóng cho toàn  thế giới. 

Hôm nay là ngày Phật đản sanh, hy vọng ngày 

Phật sinh ra, nếu như ngày nay chúng ta chưa đủ sức, 

cũng nên đem cách nghĩ cấu tưởng này truyền đạt cho 

mỗi  vị  đồng  tu,  mọi  người  đều  có  ý  niệm  này,  mỗi 

người thường hay nghĩ, thì sự việc này sẽ nghĩ thành 

công.  “Tâm  tưởng  sự  thành”,  nếu  chỉ  có  một  người 

nghĩ thì sức mạnh sẽ rất yếu kém, chúng ta có nhiều 

người đến như vậy, mỗi ngày đều nghĩ đến, tôi nghĩ 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





không đến  một  năm  hai  năm,  sự  việc  này  liền  thành 

công.  Vì  sao  vậy?  Vì  mọi  người  đều  nghĩ  đến,  mọi 

người đều đang nghĩ, thì Phật liền sẽ đến giúp. 

Lý  cư  sĩ  thường  hay  nói:  “Chúng  ta  không  có 

phước  báo,  A  Di  Đà  Phật  có  phước  báo”.  Chúng  ta 

vừa  nghĩ,  nếu  như  xây  dựng  một  cái  đạo  tràng  lớn 

như vậy cần phải tốn bao nhiêu tài lực, nghĩ đến tài 

lực thì chúng ta không dám nghĩ đến nữa, nhưng vẫn 

là  tiếp  tục  nghĩ,  A  Di  Đà  Phật  sẽ  đưa  tiền  đến,  cần 

đến bao nhiêu Ngài sẽ đưa đến bấy nhiêu, nhất định 

sẽ có thành tựu. Đó là chúng ta nói đến “Thỉnh Phật 

trụ thế”, đó là việc vô cùng quan trọng. 

Thế  giới  hiện  tại  do  vì  giao  thông  thuận  tiện, 

các  mặt  đời sống của ta  mở rộng,  mỗi  một  khu vực 

đều  cần  phải  có  Phật  pháp.  Nhưng  làm  gì  có  nhiều 

giảng sư đến như vậy đến các nơi để giảng kinh nói 

pháp? Đó là việc vô cùng khó khăn. Cho nên nhờ vào 

khoa học kỹ thuật  cao, số người ít cũng có thể đem 

Phật  pháp  phổ  biến  đến  toàn  thế  giới.  Nếu  có  cơ 

duyên nữa, có thể có một số phiên dịch, đem hoa ngữ 

có thể phiên dịch thành mấy loại ngôn ngữ cần thiết 

trên toàn  thế giới, có thể phiên dịch ra để hoằng pháp 

đến toàn cầu, để mọi người đều có thể có được lợi ích 

thù thắng của Phật pháp. Công đức chân thật, giá trị ý 

nghĩa  này  sẽ  càng  sâu  càng  rộng.  Cho  nên  hiện  tại 

chúng ta có thể nhờ vào khoa học để làm, còn thuận 

tiện hơn so với ngày trước nhiều. 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngày nay cái chúng ta thiếu kém chính là thiếu 

kém người “Hộ  pháp”, không có người phát  tâm hộ 

trì. Không có người phát tâm đến hộ trì, thì việc này 

sẽ rất khó làm. 

 Phiên dịch kinh điển. 

Công trình phiên dịch kinh điển tương đối gian 

nan. Phải đem sự việc này làm cho tốt, tuy nhiên vẫn 

là phải giữ qui củ xưa của người dịch kinh trước, đó 

là nhất định không thể một hai người có thể độc lập 

dịch một bộ kinh, không thể được. 

Ngày  trước  Trung  Quốc  dịch  kinh  đều  là  tập 

thể cùng nhau làm công việc này. Phàm hễ tham gia 

dịch  kinh,  đó  là  một  pháp  hội,  thỉnh  giảng  sư  đến 

giảng bộ kinh này, người dịch kinh thảy đều tham gia 

nghe giảng, chân thật nghe hiểu, nghe tường tận mới 

khởi bản thảo, có nghi hoặc lập tức liền phải hỏi, sau 

khi dịch xong cảo bản, phải đọc cho mọi người nghe, 

xem đại chúng có ý kiến gì không, có từ ý gì hay hơn 

không, để nhuận văn, để tu đính, luôn là làm cho bản 

dịch  này  đến  được  tận  thiện  tận  mỹ,  để  cho  mọi 

người  tiếp  xúc  được  với  quyển  này  đều  có  thể  sanh 

tâm hoan hỉ. 

Cho nên bản dịch không phải một người làm, là 

sáng  tác  của  tập  thể.  Chúng  ta  xem  thấy  kinh  Phật 

đều có tên người phiên dịch trên đề kinh, người trên 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





đề  kinh  là  chủ  biên  trong  đạo  tràng  dịch  kinh  đó, 

nhưng không nhất định là do ông ấy dịch. Vì sao phải 

dùng tên tuổi của ông ấy, họ gánh lấy trách nhiệm đối 

với bản dịch này, cũng chính là chứng minh bản dịch 

này  không  sai,  bản  dịch  này  có  thể  lưu  thông.  Họ 

hoàn  toàn  chịu  trách  nhiệm,  cho  nên  họ  là  chủ  tịch 

của đạo tràng phiên dịch đó. 

Bạn  thấy  như  trong  lịch  sử  đã  ghi  chép,  dịch 

trường  của  Đại  sư  La  Thập  hơn  400  người,  dịch 

trường của đại sư Huyền Trang lại là rất lớn, hơn 600 

người, bên trong đều là chuyên chức. 

Ngày trước có cư sĩ Thẩm Gia Trinh ở Hoa Kỳ, 

đó là một người có tâm, ông đã mời không ít người, 

đem kinh điển chữ Hoa dịch thành chữ Anh, cũng đã 

tốn  rất  nhiều  tiền,  số  lượng  dịch  ra  cũng  tương  đối 

khả  quan.  Khi  tôi  đến  New  York,  ông  dẫn  tôi  đến 

tham  quan  thư  viện  của  đại  học  New  York,  ông  đã 

mượn  mấy căn phòng trong  thư viện, làm thành thư 

viện  của  Phật  giáo,  cho  nên  thư  viện  Phật  giáo  của 

ông  là  đặt  ở  đại  học  New  York.  Khi  tôi  đến  tham 

quan, ông nói với tôi, nhiều năm đến nay mời người 

đến  phiên  dịch  kinh  Phật,  dịch  thành Anh  Văn,  một 

đống lớn bản cảo, chất thành một mảng lớn, ông nói 

đều  không  thể  dùng.  Tôi  nghe  lời  nói  này  gật  đầu, 

đích thực là không thể dùng, vì sao vậy? Chỉ tìm một 

số người biết Trung văn biết Anh văn rồi phiên dịch, 

người  phiên  dịch  không  hiểu  Phật  pháp,  chỉ  dịch  ý 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghĩa, cũng giống như  cuốn “Anh Văn Phật  học Từ 

Điển” của người nước ngoài phiên dịch. 

Lão Lý Bỉnh Nam nói với tôi, có một người học 

giả  Phật  học  Hoa  Kỳ,  đến  Đài  Loan  tham  quan  du 

lịch,  nghe  nói  Đài  Trung  có  một  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam là Đại đức Phật học, liền đến đó để thỉnh giáo 

với  lão  cư  sĩ,  đưa  ra  một  số  câu  hỏi,  lão  sư  Lý  giải 

thích cho ông ấy. Con người này rất không hài lòng, 

lắc đầu, không vừa ý. Lão sư Lý liền thỉnh giáo với 

ông ấy, vậy ông nói thử xem, ông ta nói phải thông 

qua phiên dịch, lão sư Lý cũng lắc đầu, cũng không 

đồng ý. Đến sau cùng cũng phải rất là khó khăn, cũng 

may  là  trên  người  của  ông  ấy  cũng  mang  theo  một 

quyển sách, lão sư Lý liền hỏi ông ấy, ông mang theo 

là  sách  gì?  Ông  mang  theo  là  “Phật  Học  Từ  Điển” 

dịch ra Anh văn. Lão sư Lý nghe qua cũng thấy thắc 

mắc,  Oh!  Vậy  thì  rất  tốt,  vậy  ông  tra  thử  xem   “Nhị 

 túc tôn”  xem. Chúng ta biết “Quy y Phật nhị túc tôn”, 

ông tra thử xem cách giải thích Nhị túc tôn thế nào? 

Thì ông ấy liền dịch lại, tìm được rồi, “Nhị túc tôn” là 

hai cái chân tôn quý nhất! không hề sai mà, nhị là hai, 

túc là chân, tôn là tôn quý, hai cái chân tôn quý nhất. 

Lão  sư  Lý  nghe  rồi  liền  cười,  không  nên  nói  nữa, 

không nói nữa, ông đi được rồi, Phật pháp nước ngoài 

của các ông tôi hiểu rồi. 

Vậy  thì  còn  cách  nào  chăng?  Đó  chính  là  biết 

Hoa ngữ biết Anh ngữ, nhưng không biết Phật pháp, 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





hoàn  toàn  dựa  trên  mặt  chữ  để  dịch,  thật  đúng  như 

Phật đã nói  “Y văn giải nghĩa, tam thế Phật oan”  11 . 

Trong  kệ  khai  kinh  đã  giảng   “Nguyện  giải  Như  Lai 

 chân  thật  nghĩa” ,  thật  không dễ  dàng?  Ngay  lúc  đó 

tôi  liền  kiến  nghị  với  cư  sĩ  Thẩm  Gia  Trinh,  tôi  nói 

“Ông  đã  làm  sai  rồi”,  phiên  dịch  rất  là  quan  trọng, 

phải nên dịch như thế nào vậy? Bạn muốn dịch một 

bộ kinh nào, phải tìm một đại đức đối với bộ kinh này 

chân thật có tu có học mời ông ấy đến giảng, người 

tham gia công tác dịch kinh đến nghe, trước tiên phải 

nghe  qua  một  cách  tường  tận,  nghe  thông  suốt,  tùy 

lúc có nghi vấn thì tùy lúc đến hỏi. Sau đó mới có thể 

hạ  bút  viết,  mới  có  thể  khởi  bản  thảo;  Sau  khi  bản 

thảo thành tựu, vẫn phải tiếp tục thảo luận tu đính lại, 

tốt nhất khi  in ra bản thảo, phát  tặng cho những  đại 

đức  có  nghiên  cứu  có  tu  có  học  xem,  mời  họ  xem, 

mời  họ  đến  đính  chính;  Sau  đó  mới  làm  thành  một 

quyển hoàn thiện. Vậy thì lưu thông sẽ không có vấn 

đề. 

Dịch  kinh  rất  khó,  rất  quan  trọng,  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  thì  càng  khó hơn.  Trong  mỗi  câu  mỗi  chữ 

của “Hoa Nghiêm”, đều có ý nghĩa biểu pháp rất sâu, 

nếu như bạn không hiểu nó, thì toàn văn biến thành 

“Hai chân cao quý”, vậy thành ra thứ gì chứ. 

Cho  nên  chúng  ta  biết  phiên  dịch  là  vô  cùng 

quan trọng, quyết không phải là vài người, ngồi trong 

phòng nhỏ của mình mà có thể làm ra được, nhất định 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải  như  Trung  Quốc  ngày  trước  công  khai  tổ  chức 

thành Viện Dịch Kinh, chuyên môn bồi dưỡng những 

nhân  tài  dịch  kinh,  mời  cao  tăng  đại  đức  đến  giảng 

kinh, một vị nào chuyên giảng bộ kinh nào đó thì mời 

họ đến giảng bộ kinh đó, mọi người cùng đến nghe, 

mọi người đến học tập, sau đó mới có thể hạ bút viết 

bản  cảo,  không  thể  khinh  xuất  tốn  một  ít  tiền  mời 

người đến phiên dịch thì được đâu, rất khó. 

Quyển  kinh  mà  chúng  ta  dịch,  tôi  không  biết 

tiếng Anh, tôi rất khó mà tin tưởng, cho nên luôn là 

chọn lựa phân vân. Thế nhưng những người dịch đối 

với giảng ký, đại khái luôn không phải là một vấn đề 

quá lớn, tôi liền đề nghị cư sĩ Thẩm Gia Trinh về một 

thiên “Niệm Phật Luận” của Đàm Hư Pháp Sư bên đó 

của  họ,  đó  là  khai  thị  của  lão  pháp  sư  Đàm  Hư,  tôi 

nghĩ việc trên đại thể không đến nỗi có vấn đề gì lớn, 

vì  đó  không  phải  là  kinh,  thiên  khai  thị  này  là  ghi 

chép của pháp sư Ấn Quang, chép được rất tốt, rất là 

dễ  hiểu.  Bên  Thẩm  cư  sĩ  có  bản  tiếng  Anh,  tôi  liền 

lấy  quyển  này,  năm  đầu  in  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

Kinh Vô Lượng Thọ số lượng không nhiều, rất mỏng, 

tôi  liền  đem  “Niệm  Phật  Luận”  bản  Trung  Anh  để 

vào phía sau của “Kinh Vô Lượng Thọ” để cùng lưu 

thông một lúc, tôi đã in mười ngàn cuốn. Quyển này 

truyền đến Canada, khi  tôi  giảng kinh  ở Vancouver, 

có một bác sĩ Canada, ông đến nói với tôi, ông ấy nói: 

- Pháp sư phần sách mà ông in phía sau, về sau 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





không nên in ra nữa. 

Tôi hỏi vì sao vậy? Ông ấy nói: 

- Phần tiếng Anh này, người Anh xem không 

hiểu, người Trung Quốc cũng xem không hiểu, ây da! 

Sau khi tôi nghe rồi thật rất đau lòng, về sau hễ 

là tiếng Anh dịch ra, thật tôi không dám in ra, tôi nói 

để những người ngoại quốc này tự mình đi lưu thông, 

tôi không dám in. 

Chỗ  này  chính  là  nói  rõ  nhân  tài  dịch  kinh 

chúng ta phải bồi dưỡng, họ phải chân thật ở nơi Phật 

pháp và cũng phải có tu, có học, có thể thông đạt hai 

loại ngôn ngữ, mới có thể đảm nhiệm công tác này. 

Nếu như đối với Phật pháp, đối với kinh luận không 

thông đạt thì không được, cơ bản văn học có tốt đến 

đâu,  đều  không  thể  đảm  nhiệm  công  tác  này.  Điều 

này chính là trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói:  “Phật 

 pháp  không  người  nói,  tuy  có  trí  cũng  không  thể 

 hiểu”  12. 

Người thế gian có thông minh trí tuệ cỡ nào, họ 

cũng không cách gì hiểu được Phật pháp, bởi vì kinh 

điển của Phật luôn luôn là ý ở ngoài lời, chỉ một chữ 

trong một câu nói, bao hàm rất nhiều ý nghĩa trong đó. 

Mười nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, thực tế ra 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mà  nói  chỉ  có  7  nguyện:  Thứ  nhất  từ  Lễ  kính  chư 

Phật, Xưng tán Như Lai, Quảng tu cúng dường, Sám 

hối  nghiệp  chướng,  Tùy  hỉ  công  đức,  Thỉnh  chuyển 

pháp luân, Thỉnh Phật trụ thế. Đó là bảy nguyện, còn 

ba nguyện phía sau là hồi hướng. 

Ba  điều  phía  sau  là  hồi  hướng:  “Thường  tuỳ 

 Phật  học”   là  một  trong  ba  loại  hồi  hướng,  là  hồi 

hướng chánh giác;  “Hằng thuận chúng sanh”  là hồi 

hướng  chúng  sanh;  “Phổ  giai  hồi  hướng”   là  hồi 

hướng  pháp  giới,  cho  nên  ba  điều  phía  sau  đều  là 

thuộc về hồi hướng, chúng ta phải nên biết qua. Hồi 

hướng Bồ Đề chính là chánh giác; Hồi hướng chúng 

sanh, hồi hướng pháp giới,  cũng chính là hồi hướng 

tự tánh, hồi hướng chân như. 

Chân  như,  Tự  tánh,  cùng  Pháp  giới  là  một  ý 

nghĩa. Ta đọc qua ở trong “Hoa Nghiêm” rất nhiều. 

 Cái gì gọi là pháp giới? 

Nhất  tâm  chính  là  pháp  giới.  “Giới”  có  hai  ý 

nghĩa, một cái là “phần”, một cái là “tánh”. 

“Phần” chính là giới tuyến, việc này mọi người 

dễ hiểu, thí dụ nói quốc gia với quốc gia nó có giới 

tuyến, tỉnh với tỉnh có giới tuyến, huyện với huyện có 

giới tuyến, giới ý nghĩa là như vậy, đó là ý nghĩa của 

phần. 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Ngoài  ra  “giới”  còn  một  ý  nghĩa  nữa,  “giới” 

chính  là  “tánh”,  chính  là  “tự  tánh”,  nhà  Phật  gọi  là 

Nhất  Chân  Pháp  Giới  chính  là  “tự  tánh”,  chính  là 

“chân như”. 

Ba điều phía sau đều là thuộc về hồi  hướng, ý 

nghĩa của hồi hướng rất sâu rất rộng. Lần sau chúng ta 

sẽ  giảng  tỉ  mỉ  với  các  vị.  Hôm  nay  giảng  3  điều,  từ   

 “Tùy hỉ công đức”  nhất định phải hiểu, chúng ta chính 

mình  thành  tựu  chính  mình,  vô  biên  công  đức  chân 

thật quá quan trọng, quyết không tạo tội nghiệp, đó là 

phá  đi  tập  khí  đố  kỵ  ngạo  mạn  từ  vô  thỉ  kiếp  của 

chúng ta;  “Thỉnh chuyển pháp luân”, “Thỉnh Phật trụ 

 thế” :  Thỉnh  giảng  sư  giảng  kinh  cùng  thỉnh  pháp  sư 

thường trụ ở nơi đây. Chúng ta vừa rồi đã tỉ mỉ thảo 

luận qua với các vị, vẫn là dùng khoa học kỹ thuật cao 

mới có thể đem Phật pháp phát triển đến toàn thế giới. 

Chân thật có kế hoạch, từng bước bồi dưỡng nhân tài 

hoằng pháp; bồi dưỡng nhân tài phiên dịch, số người 

không cần phải nhiều, đích thực ra là viện nghiên cứu 

mô  hình  nhỏ  thì  được  rồi,  chân  thật  chịu  phát  tâm, 

cũng chính là người phải chân thật tu hành. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  tiêu  chuẩn  là 

“Đại tâm phàm phu”. Đại tâm ý nghĩa hay, phàm phu 

học Phật, vì sao không thể thành tựu? Không phải nói 

bạn không có phát tâm, không phải nói bạn không có 

phát  nguyện,  không  phải  nói  bạn  không  có  dụng 

công.  Bạn  mỗi  ngày  ở  trước  mặt  Phật  Bồ  Tát  phát 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nguyện,  bạn  thật  rất  nỗ  lực,  rất  dụng  công,  vì  sao 

không  có  được  hiệu  quả?  Tâm  lượng  quá  nhỏ,  tâm 

lượng  của  bạn  không  cách  gì  đột  phá  được  sáu  cõi 

luân  hồi.  Sáu  cõi  luân  hồi  là  một  giới  tuyến,  tâm 

lượng của bạn nhỏ ở trong giới hạn của nó bị nó bao 

lấy,  bạn  không  thể  đột  phá  ra.  Chúng  ta  tu  hành  vô 

lượng kiếp, đời đời kiếp kiếp đến đời này vẫn rơi vào 

cái bước này, phải nên hiểu rõ lỗi lầm cuối cùng là do 

đâu?  Chính  ở  chỗ  tâm  lượng  quá  nhỏ,  cho  nên  nhất 

định  phải  phát  đại  tâm,  đại  tâm  thì  phá  vỡ  sáu  cõi, 

phá  vỡ  chẳng  phải  vượt  khỏi  sao,  ta  lớn  hơn  so  với 

nó, nó nhỏ hơn so với ta, thì bạn vượt qua thôi. 

A La Hán vì sao có thể vượt ra khỏi Tam giới? 

Bích Chi Phật, Bồ Tát vì sao có thể vượt ra khỏi Tam 

giới? Tâm lượng của các Ngài còn lớn hơn  Tam giới, 

 Sáu cõi nên các Ngài vượt qua. Phương pháp này rất 

vi diệu. Còn chúng ta thì sao? Phải đoạn phiền não để 

vượt    Tam  giới.  Cái  cách  này  rất  ngốc,  rất  khổ,  rất 

khó tu. Trong khi Phật dạy chúng ta phương pháp rất 

tuyệt diệu, đó là tâm lượng vừa mở rộng thì liền đột 

phá,  phương  pháp  này  rất  hay.  Bên  ngoài  vẫn  còn 

một ải là mười pháp giới, cho nên tâm lượng vẫn phải 

mở rộng, khi  mở rộng hơn, tâm lượng của  chúng ta 

cũng  có  thể  vượt  hơn  cả  mười  pháp  giới,  thì  thành 

công rồi. Cho nên Phật cùng pháp thân đại sĩ là  “Tâm 

 trùm hư không, lượng khắp pháp giới”13. Mười pháp 

giới  cũng  ở  trong  tâm  lượng  của  họ,  vậy  là  họ  siêu 

việt, bao gồm tất cả những phiền não tập khí không 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





dừng, tự nhiên không còn, tự nhiên liền mất. Vì sao 

vậy? Phiền não tập khí, đều không ngoài từ trong tâm 

lượng  nhỏ  hẹp  mà  biến  hiện  ra,  cho  nên  tâm  lượng 

vừa lớn, phiền não tập khí từ vô lượng kiếp đến nay 

không  cần  phá,  tự  nhiên  liền  không  còn,  bạn  thấy 

phương pháp này thật xảo diệu. Sau đó chúng ta mới 

chân thật tin tưởng. 

Thế Tôn vì chúng sanh nói pháp, vì chúng sanh 

thế giới này của chúng ta nói pháp  “Chỉ có pháp nhất 

 thừa,  không  hai  cũng  không  ba”  14.  Chúng  ta  tin 

tưởng, thấu hiểu, lời nói này của Phật  không hề sai. 

Phật vì chúng ta nói pháp, chính là dạy cho chúng ta 

ở ngay trong cuộc sống này viên mãn làm Phật. Bạn 

làm  Bồ  Tát,  Phật  đều  lắc  đầu,  chưa  đủ,  nhất  định 

muốn  bạn  làm  Phật.  Không  những  muốn  bạn  làm 

Phật,  còn  muốn  bạn  phải  làm  Phật  cứu  cánh  viên 

mãn,  “Phật”  của  bốn  giáo  là  tông  Thiên  thai  Phật, 

Tạng  Giáo  Phật,  Thông  Giáo  Phật,  Biệt  Giáo  Phật, 

đều  không  làm.  Làm  Phật  của  Viên  Giáo  Phật,  đó 

mới  là  mục  đích  chân  thật  mà  Thế  Tôn  xuất  hiện  ở 

thế gian này. 

Thế  Tôn  giáo  huấn  chân  thật  đối  với  tất  cả 

chúng  sanh,  nếu  như  chúng  ta  không  thông  hiểu  ý 

nghĩa của Ngài, không thể đạt đến được cái trình độ 

này, thì chúng ta không phải đệ tử chân thật của Thế 

Tôn, không phải là học trò tốt của Ngài. Học trò tốt 

nhất  định  không  phụ  lòng  kỳ  vọng  của  thầy  giáo, 

56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngay trong một đời này chúng ta quyết định làm Phật. 

Nếu  như  chúng  ta  y  theo  “Hoa  Nghiêm”,  y  theo 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  nhất  định  không  có  vấn  đề, 

chúng ta có thể tin được hai bộ kinh này chân thật là 

bảo bối, pháp bảo vô thượng. Hy vọng đồng tu chúng 

ta người người đều trân trọng cơ hội hiện tại này. 

Hội  này  bắt  đầu  giảng  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta 

dự  định  bốn  năm,  nếu  bốn  năm  giảng  không  xong, 

đại khái 5 năm cũng không hề gì, 5 năm nhất định có 

thể  làm  xong  công  trình  này.  Sau  5  năm,  nếu  như 

người trong đạo tràng này của chúng ta có được một 

phần mười số người làm Phật, vậy thì thật khả quan, 

thật quá tốt rồi, ngay trong mười người, có một người 

có thể làm Phật, đó là kỳ vọng trong cái hội này, nhân 

duyên của pháp hội thù thắng không gì bằng. 

Ngày  mai,  tối  ngày  mai  tôi  sẽ  giảng  kinh  tại 

Hồng Kông, tôi đã đồng ý nhận lời mời của đồng tu 

bên phía Hồng Kông, họ đại khái cũng thuê một cái 

hội trường lớn muốn mời tôi giảng ba ngày. Ngày 17 

tôi  sẽ  trở  về,  ngày  18  thì  chúng  ta  chính  thức  khai 

giảng  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Mấy  ngày  này  có  mấy 

đồng tu chúng ta ở nơi đây vẫn đang luyện tập giảng 

kinh, hy vọng mọi người đến tham gia đông đủ. 

Vâng cám ơn, A Di Đà Phật! 


****** 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

(VCD 023) 

Lần  này  ở  Bổn  Lâm  cùng  với  các  vị  đồng  tu 

nghiên  cứu  học  tập  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh” chính là vì muốn chúng ta phải tường 

tận. Không chỉ chúng ta phải tường tận mà hơn nữa 

chúng  ta  còn  phải  nỗ  lực  học  tập  cái  Đức  của  Phổ 

Hiền Đại sĩ. 

Đức của Phổ Hiền Đại sĩ chính là “Đại Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”.  Thông  thường 

chúng ta nêu ra cương yếu quan trọng nhất chính là 

Mười nguyện của Phổ Hiền. Mười nguyện phía trước 

tôi  đã  giới  thiệu  sơ  qua  với  các  vị  bảy  điều  từ  Lễ 

Kính, Xưng Tán, Cúng Dường, Sám Hối, Tuỳ Hỉ, cho 

đến  Thỉnh  Chuyển  Pháp  Luân,  Thỉnh  Phật  trụ  thế. 

Bảy điều đầu này là nguyện, hơn nữa trong mỗi một 

điều đều đầy đủ sáu điều khác, đó mới là giáo nghĩa 

của “Hoa Nghiêm”, ba nguyện phía sau đều là thuộc 

về  hồi  hướng.  Trong  hồi  hướng  điều  thứ  nhất 

“Thường tuỳ Phật học”. 

 Nguyện thứ tám: “Thường tùy học Phật” 

“Thường  tùy  học  Phật”  chính  là  hồi  hướng  Bồ 

Đề,  hay  hồi  hướng  chánh  giác,  nói  cách  khác  là  học 

Phật. 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Buổi chiều hôm nay Lý cư sĩ giới thiệu hai vị 

đồng  tu  đến  thăm  tôi.  Hiện  tại  họ  cũng  là  đang  làm 

công tác phúc lợi xã hội, thế là nói đến Phật pháp hoá 

đời sống. Ngày trước họ rất ít nghe nói đến, nay họ 

nghe tôi giảng kinh thấy dường như Phật pháp đều có 

thể áp dụng ngay trong đời sống, họ rất hoan hỉ cũng 

rất tán thán. 

Tôi nói với họ Phật pháp hoá đời sống, việc này 

không phải tôi nói, mà là Thích Ca Mâu Ni Phật vốn 

dĩ chính là đã nói  như vậy, chúng ta làm sao có thể 

đem công đức của Phật đoạt lấy làm của riêng mình 

chứ,  việc  này  là  không  thể  được.  Phật  vốn dĩ  đã  nói 

như vậy, người sau ở đời sau, họ không chịu nói như 

vậy, vậy thì không còn cách nào. Chúng ta đã nói là 

Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói ra cái  ý như vậy, nếu 

dùng lời hiện tại mà nói, nguyên chất không được sửa 

đổi cái ý của Phật. 

Người thế gian thông thường nói đến học Phật 

dường  như  đều  cảm  thấy  kỳ  lạ  gì  đó.  Con  người  vì 

sao  phải  học  Phật?  Làm  một  con  người  tốt,  vì  sao 

phải học Phật? Gần như học Phật là việc không bình 

thường. Đó là sanh ra hiểu lầm rất to lớn đối với Phật 

pháp, họ không biết được Phật là gì? Phật là trí tuệ, 

học  Phật  chính  là  học  trí  tuệ,  học  Phật  chính  là  học 

giác ngộ, học Phật chính là học tập qua một đời sống 

trí tuệ cao độ chân thật giác ngộ. Đây là việc rất bình 

thường,  làm  gì  có  việc  không  bình  thường  chứ?  Có 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





thể  thấy  được  xã  hội  hiểu  lầm  đối  với  Phật  pháp. 

Thực tế ra là chúng ta chưa đem giáo nghĩa của Phật 

pháp,  chưa  đem  nguyên  ý  của  Phật  pháp  nói  ra  cho 

mọi  người  nghe.  Vậy  làm  thế  nào  để  tuyên  dương? 

Nhất định phải “Tuân tu Phổ Hiền Đại sĩ chi đức”  

[Tuân tu đức của Ðại Sĩ Phổ Hiền]. 

“Tuân”  chính  là  tuân  thủ,  “tu”  là  học  tập.  Bồ 

Tát  Phổ  Hiền  là  mô  phạm  tốt  cho  chúng  ta.  Các  vị 

cần phải nên biết, ở trong kinh Đại thừa Thế Tôn nói 

với chúng ta lấy ba vị Bồ Tát làm tổng cương lĩnh, đó 

là Bồ Tát  “Phổ Hiền, Quán Âm, Văn Thù”.  Ba vị Bồ 

Tát  này  là  đại  biểu  Đại  thừa,  là  tổng  cương  lĩnh  tu 

học Phật pháp. Bồ Tát Phổ Hiền là “Thực tiễn ” , nói 

được  phải  làm  được,  thấy  được  phải  làm  được;  Bồ 

Tát Văn Thù là biểu thị “Trí tuệ”; Bồ tát Quán Âm là 

biểu thị “Từ bi”. Mười phương ba đời tất cả chư Phật 

Như Lai, đều là vì tu học ba pháp môn này mới thành 

tựu được Phật quả vô thượng .  

 “Phật  quả  vô  thượng” ,     nếu  dùng  lời  hiện  đại 

mà  nói  là   “Trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn” .  Chúng  ta 

dùng  cái  danh  từ  này  “Phật  quả  vô  thượng”,  người 

thông thường họ nghe được nhưng không thể lý giải, 

vẫn không thể biết được hàm nghĩa chính xác trong 

danh từ này, vẫn cứ hiểu sai đi, cho rằng đây là thành 

tựu trong tôn giáo. Họ không biết được đó là học vấn 

của chính mình, cho nên đối với cách nói của người 

hiện tại, những danh từ thuật ngữ chuyên môn trong 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhà Phật không thể không biến thành lời nói rõ hơn 

để tránh mọi người nghe rồi sanh ra hiểu lầm. 

Cho nên “Hồi hướng” chính là “mong cầu”, hồi 

hướng  Bồ  Đề,  chính  là  chúng  ta  phải  truy  cầu  trí 

tuệ cao độ cứu cánh viên mãn. 

 Nguyện thứ chín: “Hằng thuận chúng sanh” 

Ý  nghĩa  của  điều  này  rất  rõ  ràng,  hồi  hướng 

chúng sanh. Vì sao phải hồi hướng chúng sanh? Cái ý 

này  phía  trước  đã  nói  qua  với  các  vị,  đặc  biệt  là  ở 

trong “Kinh Hoa Nghiêm”, tận hư  không khắp pháp 

giới tất cả chúng sanh cùng với chúng ta là một thể, 

cùng  một  tự  tánh,  cùng  một  chân  tâm,  cùng  một  lý 

thể biến hiện ra. Cảnh giới tuy là không giống nhau, 

nhưng thể là tương đồng. 

Cũng giống như một thân thể này của chúng ta, 

nếu  như  muốn  nói  đây  là  tự  thể  của  chính  mình  thì 

mọi người dễ hiểu, nhưng trong thân thể có rất nhiều 

tổ hợp tế bào mà thành, mỗi một tế bào đều là chính 

mình,  đều  không  phải  là  người  khác,  việc  này  mọi 

người  đều  khẳng  định.  Móng  tay  của  chúng  ta  là 

chính  mình,  tóc  của  chúng  ta  cũng  là  chính  mình. 

Móng tay của chúng ta vì sao phải cắt bỏ nó, không 

cần, tóc của chúng ta cũng cắt  bỏ không cần, chẳng 

phải đều là chính mình sao? 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Sau khi hiểu rõ đạo lý thô cạn này rồi, thì sau 

đó  bạn  tỉ  mỉ  mà  nghĩ,  tỉ  mỉ  mà  quan  sát.  Trên  kinh 

Phật nói với chúng ta, mười  pháp giới y chánh trang 

nghiêm tất cả là do ta, đâu có chuyện là không quan 

tâm đến ta chứ? “Tự”, “Tha” không hai, chúng sanh, 

Phật  bình  đẳng,  chúng  sanh  và  Phật  là  bình  đẳng, 

cũng  là  một  thể,  cho  nên  nhất  định  phải  biết  hồi 

hướng cho chúng sanh. 

Hồi hướng thế nào vậy? Chúng ta hãy tạm dùng 

lời đơn giản để nói là lấy tâm chân thành, tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi, quan tâm tất cả chúng 

sanh, yêu thương tất cả chúng sanh, toàn tâm toàn lực 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. Giúp đỡ chúng sanh chính 

là  giúp  đỡ  chính  mình,  không  biết  quan  tâm  chúng 

sanh, không biết giúp đỡ chúng sanh thì người này là 

không biết quan tâm chính mình. 

Người  thế  gian  thường  nói  “Con  người  phải 

biết được tự yêu thương”. Bạn chính mình phải biết 

thương  yêu  chính  mình,  phải  biết  tự  trọng,  chính 

mình phải tôn trọng chính mình. Vậy cái gì là chính 

mình?  Tận  hư  không  khắp  pháp  giới  là  chính  mình, 

rất ít người hiểu được, rất ít người khẳng định. Nếu 

như  chúng  ta  không  lướt  qua  kinh  giáo  Đại  thừa, 

chúng  ta  cũng  không  hiểu.  Chúng  ta  có  cơ  hội,  có 

duyên  phận  tiếp  xúc  với  kinh  giáo  Đại  thừa,  cũng 

giống  như  trên  kinh  đã  nói,  đó  là  thiện  căn,  phước 

đức, nhân duyên từ vô lượng kiếp đã chín muồi mới 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có cơ hội thù thắng này. Sau khi thông hiểu, chúng ta 

nhất định phải làm cho được, phải quan tâm đối với 

xã  hội,  phải  thương  yêu  đối  với  toàn  thế  giới.  Hơn 

nữa  còn  phải  dùng  tâm  bình  đẳng,  không  thể  đây 

“nồng”,  kia  “nhạt”,  đó  là  một  đạo  lý.  Đạo  lý  phải 

tường tận. 

Vậy còn trên “sự” thì sao? Trên “sự” đích thực 

có  xa  gần  khác  biệt,  vì  sao  có  thể  có  sự  khác  biệt 

này? Bởi vì “duyên” khác nhau. Chúng ta giới thiệu 

“Kinh Hoa Nghiêm”, trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

 “Ngũ  châu,  nhân  quả”  15 .   Trong  “Ngũ  châu  nhân 

quả”, có nhân quả khác biệt, có nhân quả bình đẳng. 

Tâm của chúng ta là bình đẳng, nguyện là bình đẳng, 

hiểu  là  bình  đẳng,  tánh  là  bình  đẳng.  Thế  nhưng  ở 

trong gia đình, cha mẹ rất gần với chúng ta, đó chính 

là duyên phận, vậy chúng ta phải thương yêu họ, giúp 

đỡ họ. Đương nhiên đầu tiên là cha mẹ, sau đó người 

trong  nhà  chúng  ta,  hàng  xóm  lân  cận,  rồi  bà  con 

trong làng, đó luôn là hơi xa một chút, chính vì trên 

“duyên” không bình đẳng. 

Việc này các vị phải nên hiểu, trên lý nhất định 

phải bình đẳng, bình đẳng cùng khác biệt không hai. 

Nhưng ngay trong bình đẳng có khác biệt, ngay trong 

khác biệt có bình đẳng, nên gọi là:  “Viên dung không 

 ngại hành bố, hành bố không ngại viên dung”  16 .   

Chúng ta phải tu học như vậy, phải hoằng pháp 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





lợi sanh như vậy, đó là hồi hướng chúng sanh. 

 Nguyện thứ mười: “Phổ giai hồi hướng” 

“Phổ giai hồi hướng” là hồi hướng tự tánh, hồi 

hướng chân như, cũng chính là nói chúng ta khởi tâm 

động  niệm,  lời  nói,  việc  làm,  đều  có  thể  tương  ưng 

với tự tánh thì đúng. Đó là giới thiệu đơn giản mười 

cương lĩnh tu hạnh Phổ Hiền. 

Thứ hai: “Chi đức” 

Phía  sau  cùng  một  chữ  “Đức”.  Chúng  ta  phải 

đặc  biệt  chú  ý,  chúng  ta  diễn  giảng  lần  này  chủ  đề 

tổng  cương  lĩnh  giảng  kinh  là  “Tác  sư,  Tác  phạm” 

(Học vi nhân sư hành vi thế phạm). Chư Phật, Bồ Tát 

ở trong chín pháp giới  thị hiện ra nhiều hình  tướng, 

chính  là  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  chưa  từng  giác 

ngộ  vẫn  còn  đang  ở  trong  tình  huống mê  hoặc  được 

xem, biểu diễn cho chúng ta xem. Các Ngài biểu diễn 

ra một người giác ngộ, biểu diễn ra một đời sống trí 

tuệ  cao  độ,  để  chúng  ta  xem  thấy,  nghe  thấy  được, 

tiếp xúc được, trong lòng có cái cảm ngộ, có thể sanh 

tín tâm, có thể sanh hoan hỉ, hy vọng học tập với các 

Ngài. Đó  chính là “đức” của Đại  sĩ, “đức” của Phật 

Bồ Tát. 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc như vậy, mười 

phương thế giới Chư Phật, phàm hễ dùng tâm thanh 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tịnh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, tâm hạnh của họ tất 

nhiên cũng tương ưng với hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền, 

chúng  ta  gọi  là  cùng  một  phương  hướng,  cùng  một 

mục tiêu, vậy thì chính xác. Câu kinh văn này chúng 

ta giới thiệu đến chỗ đây. 

Mời  xem  câu  kế  tiếp,  câu  tiếp  theo  là  hạnh 

nguyện công đức:  

CHÁNH KINH: “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an 

trụ nhất thiết công đức pháp trung” 

 [Dịch nghĩa:  Đầy đủ vô lượng hạnh nguyện, an trụ 

 trong hết thảy pháp công đức] 

Thứ nhất: “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện” [Đầy đủ  

vô lượng hạnh nguyện]  

“Vô lượng” là hình dung nhiều, đích thực là vô 

lượng, không cách gì tính đếm. Vô lượng “Hạnh”, vô 

lượng  “Nguyện”.  Hạnh  cùng  Nguyện  là  đã  đem  cả 

thảy đời sống của chúng ta đều bao gồm ở trong đó, 

không chỉ  là một  đời này, bao gồm  cả đời quá khứ, 

cũng  bao gồm  đời  vị  lai,  quá  khứ  vô cùng  vị  lai  vô 

tận,  chúng  ta  đời  đời  kiếp  kiếp  bao  gồm  tất  cả  tâm 

hạnh, hai chữ này đều bao gồm hết, cho nên bên trên 

để hai chữ vô lượng. 

  “Hạnh”  là gì? 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Hiện tại “Hạnh” của chúng ta chính là hành vi 

đời sống. 

Trong  Phật  pháp  thường  hay  đem  hành  vi  đời 

sống của chúng ta, dùng ba chữ để khái quát, chính là 

thân-ngữ-ý,  chúng  ta  gọi  là  hành  vi  ba  nghiệp. 

“Thân” là tạo tác của thân thể, chúng ta gọi là động 

tác của thân thể; “Ngữ” là ngôn ngữ; “Ý” là tư tưởng, 

là  kiến  giải.  Chúng  ta  gọi  là  “khởi  tâm  động  niệm” 

bao gồm tất cả hành vi, hành vi vô lượng vô biên đều 

không ngoài ba loại lớn này, chúng ta gọi là hành vi 

ba nghiệp. 

Hành  vi  ba  nghiệp  này  phải  tương  ưng  với 

mười  cương  lĩnh  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  nếu  trái  với 

mười  đại  nguyện,  mười  cương  lĩnh  này  thì  hành  vi 

này là sai lầm, nếu không tương ưng với mười cương 

lĩnh  này,  cái  hành  vi  này  là  sai  lầm.  Nếu  như  tư 

tưởng, hành vi của chúng ta, thảy đều tương ưng với 

mười nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, cho dù không thể 

làm  đến  được  tương  ưng  đầy  đủ  nhưng  cũng  có  thể 

làm đến được một trình độ tương ưng nào đó. Hoặc 

giả là sơ học như chúng ta, một trình độ nào đó cũng 

không làm được, thế nhưng có thể hướng đến phương 

hướng này, thuận theo mục tiêu này, vậy cũng được. 

Tuy  là  bạn  vẫn  chưa  có  đi,  vẫn  chưa  có  khởi  bước, 

thế  nhưng  phương  hướng  của  bạn  đã  rất  chính  xác 

rồi,  vậy  cũng  được,  hạnh  nguyện  của  bạn  là  chính 

xác, đó chính là hạnh Phổ Hiền. 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tất  nhiên  tiêu  chuẩn  hạnh  Phổ  Hiền  là  cao, 

người tu học thông thường chúng ta, thực tế mà nói 

rất  khó  đạt  đến  tiêu  chuẩn  của  Ngài, tiêu  chuẩn  của 

Ngài cũng có rất thấp, thấp nhất chúng ta cũng không 

thể  đạt  đến.  Vậy  phải  làm  thế  nào?  Chúng  ta  thuận 

theo phương hướng đó, thuận theo mục tiêu. Những 

gì  là  phương  hướng?  Thế  Tôn  ở  trong  “Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật Kinh”, giảng cho  chúng ta nghe ba 

loại tịnh nghiệp, đó chính là phương hướng, chính là 

mục tiêu. Cho nên chúng ta học Phật phải từ đâu mà 

học?  Ở  trong  chú  giải  của  Đại  Sư  Thiện  Đạo,  Ngài 

đặc  biệt  vì  chúng  ta  nhấn  mạnh  phải  “Tu  từ  Tam 

phước”. 

Khóa mục thứ nhất: Tam phước 

 Phước thứ nhất: Phước báo nhân thiên. 

Có 4 câu “Hiếu dưỡng phụ mẫu; Phụng sự sư 

trưởng; Từ tâm bất sát; Tu thập thiện nghiệp”. 

 Một là “Hiếu dưỡng cha mẹ”.   

Người  học  Phật  chúng  ta,  nếu  như  học  làm 

người cũng làm không tốt, vậy thì định học làm Phật, 

học làm Bồ Tát nhất định không có phần. Muốn học 

làm  Bồ  Tát,  học  làm  Phật,  trước  tiên  phải  học  làm 

người  cho  tốt.  Cho  nên  Đại  sư  Ấn  Quang  Ngài  đề 

xướng bốn tốt: “Giữ tâm tốt, làm việc tốt, nói lời hay, 


67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 làm người tốt” . 

Chúng  ta  đem  giáo  huấn  của  tổ  sư  phổ  biến 

rộng  lớn.  Người  làm  tốt  việc  thứ  nhất  là  hiếu  thuận 

cha  mẹ.  Bốn  câu  trong  kinh  nói  “Hiếu  dưỡng  cha 

mẹ”. 

“Dưỡng”  cái  chữ  này  hay,  không  chỉ  phải 

dưỡng cái thân của cha mẹ, mà còn phải “dưỡng” cả 

cái tâm cha mẹ: Chăm sóc đi đứng đời sống tuổi già 

của cha mẹ, tuổi tác lớn rồi, thể lực suy yếu, cần có 

người chăm sóc, đây là dưỡng cái thân của cha mẹ. 

Đời sống đi đứng chăm sóc rồi, nhưng nếu như 

để cha mẹ thường hay lo buồn, vậy cũng là bất hiếu, 

chưa  thể  tận  được  hiếu.  Cha  mẹ  lo  buồn  đối  với 

những  thứ  nào?  Đại  khái  rất  khó  xả  chính  là  con 

cháu.  Nếu  như  con  cái  nhiều,  con  cái  bất  hoà  họ  lo 

lắng. Con cái bất hoà, con cái đều thành gia rồi, giữa 

chị em bạn dâu bất hoà, cha mẹ cũng là buồn lo, nếu 

như  con  cháu  nhiều,  quyến  thuộc  nhiều,  cái  mà  họ 

buồn, lo, phân tâm sẽ càng nhiều. Do đây có thể biết 

phải “dưỡng” cái tâm của cha mẹ, để cha mẹ không 

có  lo  buồn,  hoan  hỉ  vui  vẻ  mà  trải  qua  ngày  tháng. 

Việc này thì không dễ, vì không những gia đình hài 

hoà,  thân  tộc  hoà  thuận,  bè  bạn  hoà  kính,  đi  học  ở 

trường, tôn trọng lão sư, hòa thuận với các đồng học, 

hữu ái  đồng học, làm việc  ở trong xã  hội, tôn  trọng 

người lãnh đạo của bạn, hoà thuận đối với đồng liêu 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của bạn, cha mẹ của bạn mới có thể an lòng. 

Cho  nên  Trung  Quốc  thời  xưa,  những  người 

làm  đế  vương,  vì  quốc  gia,  vì  địa  phương  chọn  ra 

nhân tài lãnh đạo, họ đề bạt ra người thế nào vậy? Đề 

bạt người hiếu tử, nên gọi là   “Trung thần xuất thân 

 từ hiếu tử”17. Những người này họ ở trong nhà có thể 

tận hiếu, thì được tuyển chọn ra, họ tự nhiên liền có 

thể  tận  trung  đối  với  tổ  quốc.  “Trung  hiếu”  là  một 

thể, trong đó không có giới hạn. Người thế gian nói 

hiếu,  nhà  Nho  nói  hiếu,  Đạo  gia  nói  hiếu,  đại  khái 

đến chỗ này, có thể nói là rất viên mãn. 

Thế nhưng trong nhà Phật nói hiếu, thì làm như 

vậy vẫn chưa được, bạn làm như vậy, nếu như dùng 

tiêu  chuẩn  của  nhà  Phật  để  nói,  bạn  mới  làm  được 

đến  một  phần  mười,  vẫn  còn  chín  phần  mười  bạn 

chưa làm được, nhưng một phần mười đối với người 

thế gian mà nói đã là rất viên mãn rồi, như phía trước 

vừa rồi đã nói   “Dưỡng cái thân của cha mẹ, dưỡng 

 cái tâm của cha mẹ” . Chúng ta xem thấy một gương 

đại  hiếu  Trung  Quốc  là  vua  Thuấn  thời  xưa.  Các  vị 

đọc  ở  trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  vua  Thuấn  thật  đã 

làm  được,  làm  được  rất  viên  mãn,  không  chỉ  người 

thời đó tán thán, người đời sau chúng ta xem thấy ghi 

chép này, tâm cung kính tự nhiên liền sanh khởi lên. 

Nhưng vì sao Phật pháp nói bạn chưa tận được 

hiếu? Phật pháp hiểu rõ tường tận sinh mạng là vĩnh 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





hằng, không phải một đời, có đời quá khứ, có đời vị 

lai,  nếu  như  bạn  để  cho  cha  mẹ  bạn  vẫn  cứ  ở  trong 

sáu cõi luân hồi, vậy thì bạn đại bất hiếu. Nếu muốn 

cha mẹ thoát khỏi sáu cõi luân hồi, phải làm thế nào? 

Trước  tiên  chính  mình  phải  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân 

hồi, bạn mới có thể giúp đỡ cha mẹ, bạn mới có thể 

giúp đỡ thân bằng quyến thuộc của bạn. Còn như nếu 

bạn chính mình không thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi, 

thì chữ hiếu nói trong nhà Phật bạn còn kém quá xa. 

Chỗ  này  chính  là  nói  đến  phải  “dưỡng”  cái  chí  của 

cha mẹ. Cái ý nghĩa trong đây rất sâu, rất rộng, làm 

con cái nếu có thể làm Bồ Tát, có thể làm Phật, việc 

hiếu  đối  với cha mẹ  mới xem là làm  đến được viên 

mãn.  Nếu  lấy  tiêu  chuẩn  của  nhà  Phật  mà  nói,  nhất 

định  phải  chứng  được  quả  Phật  viên  mãn,  thì  chữ 

hiếu này mới làm đến được viên  mãn. Bồ Tát Đẳng 

giác,  vẫn  còn  một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh  chưa 

phá,  hiếu  đạo  còn  kém  khuyết  một  phần,  chưa  làm 

đến được viên mãn. 

Đây là nhà Phật nói hiếu cùng nhà Nho nói hiếu 

trên cảnh giới có chỗ không giống nhau. Thế nhưng 

Nho cùng Phật, học thuyết của họ, tu trì của họ, giáo 

học  của  họ,  đều  là  lấy  hiếu  để  làm  căn  bản,  đều  là 

kiến  lập  ở  trên  nền  tảng  của  hiếu  đạo,  đó  là  giống 

nhau. Nhưng cảnh giới thì không giống nhau. 

 Hai là “Phụng sự sư trưởng”.  

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đây là sư đạo, sư  đạo xây dựng trên nền tảng 

của hiếu đạo. Phật pháp khẳng định, người học Phật 

chúng ta cung kính đối với Phật, lạy Phật mỗi ngày, 

nhưng không cung kính đối với cha mẹ, cho nên bạn 

học Phật học không thành. Các vị thử tỉ mỉ mà nghĩ 

tưởng xem, bạn học Phật học được mấy năm rồi, học 

được mấy mươi năm, vẫn cứ là một phàm phu, chưa 

vào  được  cảnh  giới  của  Phật.  Do  nguyên  nhân  gì? 

Bạn  vừa  mở  đầu  đã  sai,  phải  nên  làm  thế  nào?  Cha 

mẹ ở nhà là hai vị Phật sống, Phật tượng gỗ xi măng 

bạn  bái  lạy  mỗi  ngày,  còn  Phật  sống  thì  không  lạy, 

hây!  Bạn  học  thế  nào  vậy?  Bạn  làm  sao  có  thể  có 

được thành tựu? 

Chỗ  này  không  phải  tôi  dạy  bạn,  đây  là  Thế 

Tôn dạy cho chúng ta, cha mẹ ở tại nhà là hai vị Phật 

sống, tuy là không cần mỗi ngày sáng sớm thức dậy 

hướng  đến  cha  mẹ  dập  đầu  ba  lạy,  không  cần  phải 

vậy,  cha  mẹ  cũng không hy  vọng  bạn  làm  như  vậy, 

nhưng cái tâm cung kính của bạn, tâm cung kính hiếu 

thuận đối với Phật đó, nhất định phải đối với cha mẹ 

như vậy. 

Người  học  Phật  chúng  ta  mỗi  ngày  đều  tụng 

khoá  sớm,  trước  phải  lễ  Phật,  lễ  kính,  sau  đó  tụng 

kinh, niệm Phật, tam quy, hồi hướng, làm những thứ 

này  để  làm  gì?  Sau  khi  làm  rồi,  phải  đem  một  bộ 

dùng ở ngay trong đời sống hôm nay. Cha mẹ là hai 

vị Phật sống, ngoài cha mẹ ra bao gồm tất cả chúng 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





sanh  đều  là  Phật,  vậy  thì  vào  được  cảnh  giới  “Hoa 

Nghiêm” rồi. Cha mẹ là Phật, người khác không phải 

là Phật, việc này thông thường kinh Đại thừa nói nếu 

như  bạn  có  thể  đem  tất  cả  chúng  sanh  đều  xem  là 

Phật thì bạn vào được cảnh giới “Hoa Nghiêm”, còn 

như cái tâm cung kính này không có, vậy thì làm sao 

được? 

Phật là thầy giáo, thầy giáo đặt ở ngôi thứ hai, 

cha mẹ đặt ở ngôi thứ nhất, việc này là Phật dạy cho 

chúng  ta.  Cho  nên  hiện  tại  chúng  ta  xem  thấy  rất 

nhiều gia đình, cha mẹ phản đối con cái học Phật, có 

đạo lý hay không vậy? Có đạo lý, vì cha mẹ thấy con 

cái mình xem thấy pháp sư là sư phụ của con cái họ 

đến  rồi,  thì  con  cái  họ  liền  cúi  đầu  kính  lễ  đối  với 

pháp  sư,  liền  lập  tức  cung  kính  cúng  dường,  nhưng 

khi cha mẹ muốn mua một ít đồ thì họ rất khó mà đưa 

tiền  ra,  sắc  mặt  cũng  rất  là  khó  coi.  Người  làm  cha 

mẹ nghĩ, đó là người ngoài vì sao mà bạn thân thích 

đến như  vậy, còn ân dưỡng dục của cha  mẹ đối  với 

bạn thì thảy đều quên hết. Hoà thượng ở bên ngoài đó 

căn bản là không có liên quan gì với bạn, nói ra vài 

câu lừa dối bạn, thì bạn liền tin tưởng họ, như vậy thì 

làm  sao  không  làm  cho  cha  mẹ  cảm  thấy  đau  lòng 

chứ? Vậy thì làm sao cha mẹ bằng lòng để con cái đi 

học  Phật?  Cho  nên  cha  mẹ  không  hề  làm  sai.  Sai  ở 

đâu vậy? Sai ở pháp sư làm sai, pháp sư không dạy, 

con cái sai rồi, vì con cái không hiểu chuyện, không 

hiểu Phật pháp. Còn như bạn mỗi ngày cung kính đối 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với cha mẹ, mỗi ngày cúng dường bao đỏ đối với cha 

mẹ,  thì  lúc  đó  cha  mẹ  sẽ  nói:  “Con  cái  của  tôi  học 

Phật thật đúng”, họ liền khuyên mọi người học Phật, 

họ liền sẽ không chướng ngại. Mỗi ngày cúng dường 

cha  mẹ  bao  đỏ  là  đúng,  không  cần  phải  nhiều,  bạn 

thấy như các bạn cúng dường pháp sư vậy, trong bao 

đỏ  đó  hai  đồng  ba  đồng  thì  được  rồi,  bạn  mỗi  ngày 

đều cúng dường như vậy, không nên quên đi, vậy thì 

bạn chính là  “Tuân tu Phổ Hiền Đại sĩ chi đức” , vậy 

thì bạn chính là  “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện” . Bạn 

học rồi mà không chịu làm, thì làm sao  được? Chưa 

làm thì sao? Thì bắt đầu từ sáng ngày mai phải làm. 

Vậy  thì  kinh  này  các  vị  không  nghe  suông,  phải  nỗ 

lực làm, làm cho người trong gia đình bạn, đều sanh 

tâm hoan hỉ, bạn học Phật rồi, người cả nhà đều hoan 

hỉ, người cả nhà đều học Phật, sau đó mới khuyên cha 

mẹ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, đó là đại hiếu. 

Cho nên bạn “Phụng sự sư trưởng”, cha mẹ bạn 

sẽ  không  phản  đối  bạn  bái  lão  sư,  hay  đi  học  Phật, 

cha mẹ cũng sẽ không phản đối bạn. Lão sư cố gắng 

dạy bảo bạn phải nên làm thế nào hiếu dưỡng cha mẹ, 

làm thế nào thương yêu anh em, có thể cùng xã hội 

đại  chúng  hoà  thuận  cùng  ở  với  nhau,  hợp  tác  lẫn 

nhau.  Làm  xã  hội  này  phồn  vinh,  làm  xã  hội  này 

hưng vượng, làm xã hội này an định, đó là giáo học, 

vị lão sư này đáng được chúng ta tôn kính, đáng được 

chúng ta học tập. Sau đó lại đem tâm lượng mở rộng 

ra, đó chính là pháp môn của Bồ Tát Quán Âm. 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 Ba là “Từ tâm bất sát”.  

Các  vị  phải  nên  biết  “Hiếu  thân,  tôn  sư”  phía 

trước  là  pháp  môn  Địa  Tạng.  Đổi  tốt  tâm  địa  của 

chúng  ta,  chuyển  đổi,  chuyển  đổi  tư  tưởng  hành  vi, 

khi vừa nâng lên thì là pháp môn Quán Âm, Bồ Tát 

Quán  Thế  Âm  đại  từ  đại  bi.  “Từ  tâm  bất  sát”,  bồi 

dưỡng tâm từ bi của bạn, mở rộng tâm từ bi của bạn, 

“Từ bi” chính là thương yêu. 

Người thế gian nói “Yêu”, KiTo giáo nói “Bác 

ái”. Kỳ thực hai chữ “Bác ái” này là trong Phật kinh, 

bộ  kinh  nào  vậy?  Chính  ngay  trong  bộ  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” này của chúng ta. Lịch sử của chúng ta 

sớm hơn KiTo giáo, lấy cách nói của người phương 

Tây chí ít cũng sớm hơn 5.000 năm, nếu lấy ghi chép 

của  lịch  sử  Trung  Quốc  mà  nói  thì  sớm  hơn  1.000 

năm. 

Phật  pháp  vì  sao  không  nói  “Yêu”?  “Yêu”  là 

cảm  tình,  cho  nên  mới  đổi  một  tên  gọi  khác  là  “Từ 

bi”. “Từ bi” là lý trí, yêu có lý tính, không phải yêu 

của cảm tình, cho nên yêu của lý tính thì gọi là từ bi. 

Việc này chúng ta cần phải nên hiểu, phải bồi dưỡng 

tâm  yêu  thương,  mở  rộng  tâm  yêu  thương,  nhưng 

trong đây cần phải thanh tịnh, phải bình đẳng. Sau đó 

dạy  chúng  ta  áp  dụng  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày “Tu mười nghiệp thiện”, nhất định phải tuân thủ 

mười nguyên tắc này. 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Bốn là “Tu thập thiện nghiệp”.  

Về thân nghiệp: 

 “Không sát sanh” , không tổn hại tất cả chúng 

sanh.  Không  những  không  sát  hại  chúng  sanh,  nếu 

như  khiến  cho  chúng  sanh  phiền  não  đều  là  lỗi  lầm 

của chúng ta. Chỗ nào Bồ Tát ở thì có thể khiến cho 

tất  cả  chúng  sanh  sanh  tâm  hoan  hỉ,  cái  đạo  lý  này 

phải hiểu, chúng ta phải nỗ lực mà học tập, phải đem 

nó làm cho được. 

 “Không  trộm  cắp” ,     không  trộm  cắp  phạm  vi 

trong  đây  rất  là  rộng  lớn.  Trên  kinh  Phật  đích  thực 

phiên dịch là  “Bất dư thủ” . Vật có chủ, đồ vật đã có 

chủ, người chủ không đồng ý, thì chúng ta không thể 

lấy  đi,  không  những  không  thể  lấy  mang  đi,  cũng 

không thể di động nó. Nếu như bạn dời động nó, tuy 

là  bạn  chưa  dùng  đến  nó,  thế  nhưng  khi  người  chủ 

đến  muốn  tìm  cũng  tìm  không  được,  bạn  cũng  làm 

cho họ sanh phiền não, vậy thì cũng không được. Cho 

nên  điều  cấm  giới  này,  rất  không  dễ  gì  làm  được, 

người học Phật phải từ ngay chỗ này mà nỗ lực học 

tập làm theo. 

 “Không tà dâm”  là nói đối với đồng tu tại gia. 

Người  tu  tại  gia đều  có  chồng vợ,  đều  có  hôn  phối, 

kết  hợp  của  chồng  vợ  là  đạo  nghĩa,  phải  có  nghĩa, 

nhất định phải giữ lễ, phải giữ phép, có tình có nghĩa, 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





có ân có đức. Đây là thân thể tạo tác, Phật nêu ra cho 

chúng ta ba nguyên tắc quan trọng. 

Về khẩu nghiệp: 

Lời nói thì rất dễ dàng phạm phải, cho nên lời 

nói Phật đã nói ra bốn điều, đó là: 

 “Không vọng ngữ”:  Vọng ngữ   chính là không 

lừa gạt người khác.  “Không hai lời”: Hai lời chính là 

khiêu  khích  phải  quấy.  “Không  ác  khẩu” :   Ác  khẩu 

chính là lời nói thô lỗ, làm cho người nghe rất là khó 

nghe,  thậm  chí  còn  sanh  ra  lỗi  lầm.  “Không  thêu 

 dệt”  :  Thêu  dệt  là  lời  nói  bóng  bẩy  ngon  ngọt,  mê 

hoặc người khác. Hiện tại chúng ta xem thấy một số 

truyền hình, phim ảnh, ca múa, có lúc thì màu vàng, 

có lúc thì màu xám, loại này đều là thuộc về thêu dệt 

mà  trong  Phật  pháp  đã  nói,  mọi  người  rất  là  thích 

nghe,  bên  trong  dạy  người  đều không  phải  là  chánh 

pháp, đều là phá hoại đạo đức xã hội chứ không phải 

xây dựng. Cho nên những thứ này chúng ta đều phải 

nên ít tiếp xúc, chính mình càng không nên đi làm. 

Về ý nghiệp:  

Ý nghiệp chính là khởi tâm động niệm, trong ý 

nghiệp nhất định phải học  “Không tham, Không sân, 

 Không  si”.   Thuận  cảnh  không  sanh  tâm  tham  ái, 

nghịch cảnh cũng không khởi tâm sân hận, đối với tất 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cả sự lý rõ ràng tường tận thông suốt thấu đáo, đó là 

trí  tuệ,  chính là  không  mê.  Không tham,  không  sân, 

không si, đối ngược lại là Tham-Sân-Si gọi là ba độc, 

bao gồm tất cả ác pháp đều là từ Tham-Sân-Si sanh 

ra, cho nên Tham-Sân-Si nhà Phật gọi là phiền não ba 

độc. 

Chúng ta ngay trong lúc giảng giải, thường hay 

vận dụng danh từ hiện đại, gọi là bệnh độc, bệnh độc 

nghiêm  trọng  nhất  gọi  là  Tham-Sân-Si.  Nếu  như 

trong  có  Tham-Sân-Si,  ngoài  có  mê  hoặc  của  năm 

dục sáu trần, con người này làm sao có thể chịu nổi, 

thì họ làm sao mà không bị bệnh chứ? Không những 

thân họ phải  bị  bệnh, mà  “Y báo”  cũng tuỳ theo đó 

mà chuyển (y báo là hoàn cảnh sinh hoạt), hoàn cảnh 

sinh hoạt cũng biến đi càng ngày càng xấu. 

Các vị hiện tại đều biết đại hoàn cảnh sinh hoạt 

hiện  tại của  chúng ta, thật  ra  mỗi  năm ngày  càng tệ 

đi. Đại hoàn cảnh sinh hoạt là gì? Là địa cầu. Hiện tại 

trong xã hội có rất nhiều người nói địa cầu này bệnh 

rồi, bạn thấy khí hậu khác thường, tai nạn triền miên, 

hơn  nữa  tai  nạn  mỗi  năm  một  nghiêm  trọng  nhiều 

hơn,  địa  cầu  này  chân  thật  bệnh  rồi.  Địa  cầu  vì  sao 

bệnh? Là tâm của chúng ta không tốt, trong tâm của 

chúng ta có Tham-Sân-Si, cho nên thân cũng có bệnh, 

hoàn cảnh đời sống cũng có bệnh. Đúng như là Phật 

pháp đã nói  “Đời ác năm trược”  18, về trước chúng ta 

đọc đời ác năm trược này nhưng chúng ta không dễ gì 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





cảm xúc được, vẫn cảm thấy cái thế gian này rất đẹp, 

vậy  vì  sao  Phật  lại  nói  thế  giới  này  là  đời  ác  năm 

trược? Ngày nay chúng ta đọc đoạn kinh văn này, sâu 

sắc  cảm  nhận  được  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thật  rất 

trác  tuyệt,  trí  tuệ  chân  thật.  Vào  ba  ngàn  năm  trước 

Ngài đã biết được địa cầu của chúng ta bệnh rồi, chân 

thật là tướng năm trược hiện tiền. 

Vậy nếu chúng ta có thể làm đến được bốn câu 

này  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 bất sát, tu thập thiện nghiệp” . Hiện tại phải làm ngay, 

phải nỗ lực chăm chỉ mà làm thì bạn niệm danh hiệu 

Phật này sẽ có tương ưng với Phật. Cũng giống như 

điện báo vậy, đường truyền đã được thông, chúng ta 

vừa niệm A Di Đà Phật, thì A Di Đà Phật nơi đó liền 

có  cảm  ứng.  Còn  như  bốn  câu  này  bạn  không  làm 

được, bạn một ngày niệm mười vạn danh Phật hiệu, 

A  Di  Đà  Phật  một  lời  cũng  không  nghe  thấy,  ngay 

trong  có  chướng  ngại,  không  thông,  đường  điện  tín 

không thông. Vậy thì bạn cần phải làm cho được chỗ 

này, đó chính gọi là:  “Một niệm tương ưng một niệm 

 Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm  Phật” .  Còn 

việc này bạn làm không được, một ngày niệm mười 

vạn  danh  hiệu  thì  Đại  đức  xưa  nói:   “Đau  mồm  rát 

 họng chỉ uổng công”. 

Cho  nên  người  niệm  Phật  rất  nhiều,  nhưng 

người vãng sanh không nhiều, nguyên nhân do đâu? 

Chính ngay chỗ này, chúng ta không thể không hiểu, 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn hiểu được rồi, đem những lỗi lầm thiếu sót thay 

đổi  lại, chúng ta cùng với A Di Đà  Phật  liền có thể 

giao thông, liền có thể qua lại, ngay trong mỗi niệm 

liền có cảm ứng. 

Từ trên nền tảng này, nền tảng phước đức trời 

người  được  nâng  cao,  vậy  mới  vào  được  cửa  Phật. 

Vào cửa Phật việc trước tiên phải  “Quy y Tam Bảo” , 

cho nên trong phước thứ hai liền nói, liền giảng Quy 

y, liền giảng trì giới  “Thọ trì Tam quy, cụ túc chúng 

 giới, bất phạm oai nghi” . 

 Phước  thứ  hai:  Phước  báo  tiểu  thừa  (A  La  Hán, 

Bích Chi Phật) 

Có 3 câu “Thọ trì Tam quy; Cụ túc chúng giới; 

Bất phạm oai nghi”19  . 

 Một là “Thọ trì tam quy”.  

Hiện  tại  ngay  trong  đồng  tu  chúng  ta,  người 

Quy y Tam Bảo rất nhiều, thế nhưng có “thọ trì” hay 

không? Chưa chắc. Tôi thấy rất rõ ràng, rất tường tận, 

ở  trước  mặt  Phật  Bồ  Tát  phát  thệ,  đã  làm  nghi  thức 

“Quy  Y”,  nhưng  trên  thực  tế  có  “Quy”  hay  không? 

Không  hề  quy,  có  “Y”  hay  không?  Cũng  không  hề 

“Y”. Còn việc đã làm một hình thức, là làm ra dáng 

vẻ  mà  thôi,  vậy  thì  không  thể  dùng.  Nhất  định  phải 

thọ trì. 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cái gì gọi là “Thọ” ? 

Hoàn toàn tiếp nhận. Tiếp nhận hai chữ này lại 

không  phải  là  dễ  dàng.  Nếu  như  đối  với  đạo  lý  của 

Tam Quy y, bạn không thông hiểu, bạn không tường 

tận thì xin nói với bạn rằng hành pháp của Tam quy 

chính  là  tác  pháp  thực  tiễn  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, bạn không biết thì bạn làm sao học tập 

được? Công đức, lợi ích, cảnh giới, chỗ tốt của Tam 

quy  y  bạn  không  biết  được  thì  bạn  làm  sao  có  thể 

sanh tâm hoan hỉ? 

Cho nên khi truyền thọ của Tam quy, nhất định 

phải  giảng  cho  rõ  ràng  tường  tận,  thông  suốt  thấu 

đáo. Chúng ta cử hành nghi thức Tam quy đều là cho 

rất nhiều người, thời gian thì rất ngắn nên không cách 

gì  giảng  giải  được  một  cách  tường  tận  được.  Thế 

nhưng chúng ta cũng có phương pháp bổ cứu, đó là 

chúng ta có hai băng thu âm, hiện tại nghe nói đã làm 

thành CD, âm chất đã tốt hơn nhiều, ngoài ra còn có 

một quyển sách nhỏ, quyển sách nhỏ này căn cứ vào 

băng  ghi  âm  mà  viết  ra,  cho  nên  đồng  tu  nhà  Phật, 

không  luận  bạn  đã  quy  y  Phật  rồi,  hoặc  giả  là  vẫn 

chưa có quy y thì đây là bài khoá cần thiết của chúng 

ta. 

Chúng  ta  học  Phật  hiện  tại  có  hai  quyển  sách 

nhỏ,  một  quyển  là   “Nhận  Thức  Phật  Giáo” ,  một 

quyển  là   “Tam  Quy  Truyền  Thụ” ,  hai  quyển  này  là 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bài  khoá  cần  thiết,  nhất  định  phải  làm  cho  thật  rõ 

ràng, thật tường tận. Phật giáo rốt cuộc là cái gì? Rõ 

ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, Phật giáo phải tu 

học như thế nào? Danh từ vào thời xưa  “Quy y Phật, 

 Quy  y  Pháp,  Quy  y  Tăng” ,  vào  thời  đó  giảng  giải, 

mọi người đều có thể lý giải, không đến nỗi sanh ra 

hiểu lầm. Hiện tại hiểu lầm cho rằng Phật pháp là tôn 

giáo, mê tín, cho nên hiện tại chúng ta đối với Phật, 

Pháp, Tăng - Tam Bảo, phải giảng cho thật là rõ ràng, 

thật là tường tận. 

Vào 1.300 năm trước, Đại sư Huệ Năng, tổ thứ 

sáu  Thiền  tông  Trung  Quốc,  Ngài  giảng  quy  y  đã 

không  dùng  cái  danh  từ  “Phật,  Pháp,  Tăng”  này,  có 

thể  thấy  được  cách  nói  phải  khế  cơ,  nhất  định  phải 

hiểu  được,  khế  cơ.  Vì  sao  Đại  sư  Huệ  Năng  không 

nói Phật, Pháp, Tăng? Chúng ta phải nghĩ nhiều đến 

đạo  lý  này,  rất  có  thể  nói  Phật,  Pháp,  Tăng,  thính 

chúng sanh ra hiểu lầm, không dễ dàng lý giải, không 

nhận được hiệu quả thực tế, cho nên đại sư Ngài đổi 

lại, đổi thành “Giác-Chánh-Tịnh”. Quy y Giác, Quy y 

Chánh, Quy y Tịnh. Phật là giác vậy, Pháp là Chánh 

vậy,  Tăng  là  thanh  tịnh  vậy.  Cách  nói  này  chúng  ta 

nghe nói qua cảm thấy rất là dễ hiểu. Hơn nữa ba chữ 

này đều là lưu xuất ra từ tự tánh, tỷ dụ: Quy y giác là 

Tự tánh Giác. Do đây có thể biết quy y không phải là 

quy  y  người  khác.  Mỗi  ngày  chúng  ta  tu  thời  khoá 

sớm  tối  gọi  là  Tam  tự  quy,  không  phải  các  vị  tụng 

 “Tự quy y Phật, tự quy y pháp” , không phải là quy y 

81 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





người khác, không phải quy y người nào, chữ   “Tự”  

này là nói Tự tánh, Phật là Tự Tánh giác, Pháp là Tự 

tánh Chánh, Tăng là Tự tánh tịnh, Tự tánh tâm thanh 

tịnh. Chúng ta đối với giáo huấn của Phật Đà, làm sao 

không bội phục đến năm vóc sát đất, Phật không hề 

dạy  chúng  ta  quy  y  Ngài,  không  hề  có,  Phật  dạy 

chúng ta quy y Tự tánh, Tự tánh Tam Bảo. 


****** 

 











82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 024) 

Lời nói này nếu không giảng cho rõ ràng, thì rất 

dễ  dàng  hiểu  lầm,  biến  thành  mê  tín,  cho  rằng  ta 

muốn học Phật phải học với Thích Ca Mâu Ni Phật, 

vậy thì sai rồi. Thích Ca Mâu Ni Phật nói:  “Bạn phải 

 nương vào Tự tánh của bạn”. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  là  nương  vào  Tự 

tánh, chúng ta cũng là nương vào Tự tánh, chúng ta 

bình đẳng cùng với Thích Ca Mâu Ni Phật. Cho nên 

Tự tánh Tam Bảo quan trọng hơn bất cứ thứ gì   “Tự 

 tánh Giác, Tự tánh Chánh, Tự tánh Tịnh” , đây là ba 

đại cương lĩnh tu học Phật pháp. Lời tuy là nói như 

vậy, nói được cũng không hề sai, nhưng rốt cuộc phải 

học từ chỗ nào? 

Chúng  ta  đích  thực  là  “mê”  mà  không  “giác”, 

khởi  tâm  động  niệm  là  “tà”  mà  không  “chánh”,  là 

“nhiễm”  mà  không  “tịnh”.  Phật  dạy  chúng  ta  từ  mê 

quay lại nương vào Tự tánh giác, từ tà tri tà kiến quay 

đầu  lại  nương  vào  chánh  tri  chánh  kiến,  từ  tất  cả  ô 

nhiễm quay đầu lại nương vào tâm thanh tịnh, thế là 

Phật giáo liền có ba pháp môn. Giống như cái giảng 

đường này, có ba cái cửa có thể bước vào, đó là cửa 

Giác-Chánh-Tịnh. Ba cái cửa này, bạn xem thử trình 

độ của chính mình, căn tánh của chính mình, xem cửa 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nào  tương  đối  dễ  vào  thì  bạn  đi  vào  cửa  đó,  không 

nên miễn cưỡng, miễn cưỡng thì khó. 

Trong  Phật  giáo,  các  vị  nên  biết  có  “Thiền 

tông”, Tánh tông là vào từ  “Cửa Giác” , cho nên gọi 

là  “đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh”.  Đó  là 

người căn tánh lanh lợi nhất thông minh nhất thế gian 

này  mới  có  năng  lực  tu  pháp  môn  này.  Đại  sư  Huệ 

Năng Ngài giảng, những đối tượng mà Ngài tiếp dẫn 

là  thế  nào?  Người  thượng  thượng  thừa.  Nếu  không 

phải là người thượng thượng thừa thì cửa này không 

thể vào được. 

Ngày trước khi tôi mới học, lão sư nói với tôi, 

Ngài  nói:  “Thiền  thì  giống  như  là  gì?  Một  bước  lên 

trời”. Nếu bạn có bản lĩnh này thì đương nhiên rất tốt, 

một bước thì lên trời. Giống như chúng ta lên lầu cao 

vậy,  lầu    cao  mười  tầng,  nếu  bạn  có  được  cái  công 

phu này (người Trung Quốc gọi là công phu), bạn từ 

dưới đất nhảy một cái thì lên đến lầu mười. Vậy thì 

còn  lời  gì  để  nói  nữa  không?  Việc  này  không  phải 

người thông thường có thể làm được. Thế nhưng nếu 

bạn  chẳng  may  không  nhảy  lên  được,  rớt  trở  xuống 

thì  tan  xương  nát  thịt,  tiêu  rồi.  Đây  không  phải  là 

người thông thường có thể làm được, vì thông thường 

người  trung  hạ  không  có  loại  căn  tánh  này,  vậy  thì 

phải làm sao? Không cần lo có cầu thang, bạn leo cầu 

thang từng cấp từng cấp đi lên, chậm một chút không 

hề gì. 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Giáo  hạ”  là  vào  từ   “Cửa  Chánh” ,  chánh  tri 

chánh kiến. Cho nên đường đi của Phật rất nhiều, leo 

cầu thang thời gian dài, phải ba A Tăng Kỳ kiếp, đó 

là nói học giáo. 

Hiện tại chúng ta rớt hai  cửa đầu, vì sao? Nói 

đến  thượng  căn  thì  chúng  ta  không  phải  là  thượng 

căn,  một  bước  lên  trời  không  lên  nổi,  còn  leo  cầu 

thang quá chậm mệt chết người, lại không muốn leo. 

Vậy còn có phương pháp nào không? Vẫn còn! Vẫn 

còn pháp gì? 

Niệm  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật  là  vào  từ 

 “Cửa Tịnh” , tu tâm thanh tịnh, vậy thì tốt. Chỗ này 

thực tế mà nói, bạn là người có công phu cũng được, 

người  không  có  công  phu  cũng  được,  bạn  chỉ  cần 

dùng  một  câu  A  Di  Đà  Phật  tịnh  hoá  ô  nhiễm  của 

bạn.  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  ô  nhiễm  tinh  thần,  ô 

nhiễm  tâm  lý,  ô  nhiễm  tư  tưởng,  ô  nhiễm  kiến  giải, 

thậm chí đến ô nhiễm cả sinh lý, chúng ta dùng một 

câu A Di Đà Phật đem nó tịnh hoá. Sau đó chúng ta 

nương công đức bổn nguyện của A Di Đà Phật, cầu 

sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ.  Sanh  đến    thế  giới  Cực 

Lạc, thành tựu của chúng ta, thọ dụng của chúng ta, 

so  với  người  căn  tánh  thượng  thượng  căn  của  thiền 

tông,  cao  hơn  không  biết  là  gấp  bao  nhiều  lần.  Cho 

nên pháp môn này là thù thắng không gì bằng. 

Hôm nay chúng ta giảng bộ kinh này, chính là 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





pháp  môn  này.  Cho  nên  pháp  môn  này  là  chư  Phật 

tán thán, chúng ta có thể gặp được, ngay Bồ Tát Phổ 

Hiền cũng bội phục. 

Cho nên đó là nói Tam quy, ba cái cửa để đi thì 

chúng ta đi vào cửa Tịnh. Giác thì không cách gì đi, 

Chánh cũng rất khó đi, chúng ta chọn đường nhỏ đi 

cửa  Tịnh,  tâm  thanh  tịnh,  cái  điểm  này  quan  trọng 

hơn bất cứ thứ gì. 

 Hai là “Cụ túc chúng giới” (đầy đủ các giới).   

Chính là dạy chúng ta phải trì giới. 

“Chúng giới”: “Chúng” là rất nhiều, còn “giới”, 

cái  giới  này  là  nghĩa  rộng  không  phải  là  nghĩa  hẹp, 

không  phải  nói  chúng  ta  thường  nói  5  giới  10  giới, 

giới  Tỳ  Kheo,  giới  Tỳ  Kheo  ni,  giới  Bồ  Tát.  Đó  là 

giới điều, cái phạm vi đó rất là nhỏ hẹp, rộng hơn so 

với phạm vi này. 

Cái chúng giới này là chỉ cái gì? Lời giáo huấn 

của Phật trong trong tất cả kinh dạy bảo cho chúng ta. 

Tất cả kinh quá nhiều, chúng ta cũng không cách gì 

thọ trì. Thực tế mà nói ngay trong một đời của chúng 

ta chỉ cần thọ trì một bộ kinh, y theo lời răn dạy của 

một bộ kinh mà làm thì đã là rất viên mãn rồi. Đó là 

một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này. 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phía  trước  đã  từng  giới  thiệu  qua  với  các  vị 

đồng  tu,  “Kinh  Vô Lượng  Thọ”  chính là  cương  yếu 

của  “Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”, 

tinh  hoa  của  “Kinh  Đại  Hoa  Nghiêm”.  Kinh  Vô 

lượng  thọ  này  triển  khai  ra  chính  là  “Kinh  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”,  còn  Kinh  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm triển khai ra chính 

là toàn bộ “Đại Tạng Kinh”. Chúng ta đã chọn trúng 

được tinh hoa, chọn trúng được tinh yếu, y theo giáo 

huấn  của  bổn  kinh  mà  tu  hành,  liền  đầy  đủ  được 

chúng giới. 

 Ba là “Bất phạm oai nghi”.  

“Oai nghi”, dùng lời hiện đại mà nói là lễ tiết. 

Trong thế pháp, quan niệm đạo đức, phong tục 

tập quán, nhân tình lễ tiết, chúng ta cần phải biết. 

Nhất là vào thời đại  hiện  đại  này, tin tức giao 

thông thuận tiện, không gian hoạt động của chúng ta 

rộng  lớn  nên  chúng  ta  thường  hay  có  kỳ  nghỉ  đi  ra 

nước ngoài để du lịch, đi tham quan đến một khu vực 

nào.  Trước  phải  dò  xét  một  chút  về  phong  tục  tập 

quán của khu vực đó, phong thổ nhân tình, để nhập 

cảnh tùy tục, cùng với người khu vực đó, tuy là cùng 

ở với nhau thời gian ngắn, thậm chí chỉ một hai ngày 

nhưng cũng kết với họ một cái duyên hoan hoan hỉ hỉ. 

Ngay trong cái duyên hoan hỉ thì chúng ta đem Phật 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





pháp tặng cho họ. Chúng ta ra ngoài mang theo một ít 

lễ vật nhỏ tuỳ thân, đến đâu cũng kết duyên với mọi 

người, thậm chí cho đến một tấm hình Phật in được 

rất xinh đẹp, loại danh thiếp này phía sau in mấy câu 

kinh văn, tùy lúc tặng cho mọi người. Vậy thì tốt, mỗi 

niệm  không  quên quan  tâm  chúng sanh,  thương  yêu 

chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh. Tấm hình Phật nhỏ 

này  tặng  cho  họ,  chính  là  thương  yêu  họ,  quan  tâm 

họ,  giúp  đỡ  họ,  khiến  cho  họ  nghe  qua  tai  là  mãi 

trồng được thiện  căn. Họ  có hứng hứng thú, có tâm 

hoan  hỉ,  chúng  ta  liền  liên  hệ  với  họ,  thường  hay 

không ngừng gởi những tặng vật, băng, đĩa, băng ghi 

hình  cung  cấp  cho họ.  Tóm  lại  là  mỗi  giờ  mỗi  phút 

đều  phải  lưu  ý  phải  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho 

người  khác.  Nhất  định  phải  từ  “Bất  phạm  oai  nghi” 

mà  làm  để  cho  người  khác  xem  thấy  chúng  ta  liền 

sanh tâm hoan hỉ, không nên để người khác nhìn thấy 

chúng ta liền sanh tâm chán ghét, vậy thì sai rồi, phải 

làm cho người khác xem thấy chúng ta sanh tâm hoan 

hỉ. Cái hoan hỉ đó phải nỗ lực  mà làm, ngoài ra  còn 

phải cầu Tam Bảo gia trì. 

Chúng ta học Phật phải đem tấm thành tích học 

Phật bày ra. Tấm thành tích là gì? Tấm thành tích ở 

ngay  trên  mặt,  là  tấm  thành  tích  rõ  ràng  nhất,  học 

Phật tướng hảo đổi tốt, thân thể đổi tốt. Bạn xem thấy 

ngày  nay  ở  trong  hội  trường  của  chúng  ta  có  được 

một vị lão pháp sư Hàn Quốc hiếm có, năm nay ông 

80 tuổi, chỉ một mình lữ hành, mang một đống hành 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lý, thân thể khoẻ mạnh, có rất nhiều người 40-50 tuổi 

cũng không thể sánh với ông ấy. Đây là thành tích là 

biển hiệu của nhà Phật, ông ấy  niệm A Di Đà Phật. 

Lần  này  ông  ấy  đến  thăm  tôi  đề  ra   “Tín  tâm  niệm 

 Phật” ,  ngay  trong  tín  tâm  đầy  đủ  tất  cả  Phật  pháp. 

Người  Trung  Quốc  chúng  ta  nói:  “Nhất  tâm  niệm 

Phật”. Nhất tâm chính là tín tâm, nếu như trong đây 

có  hoài  nghi,  có  xen  tạp  thì  không  gọi  tín  tâm.  Tín 

tâm này của ông ấy chính là như Đại sư Ngẫu Ích đã 

nói  về  “Lục  tín”  trong   “Yếu  giải”   của  Ngài,  đó  là 

“Tín  tự,  tín  tha,  tín  sự,  tín  lý,  tín  nhân,  tín  quả”. 

Không  có  hoài  nghi,  không  hề  gián  đoạn,  đây  gọi 

là  tín  tâm  niệm  Phật  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, nhất định sẽ nắm vững. 

Ông-người hiện tại tuy là vẫn chưa đi nhưng đã 

được ghi danh ở Thế Giới Cực Lạc, đã ghi vào sổ rồi, 

không còn vấn đề nào nữa, có thể đi bất cứ lúc nào. 

Năm nay ông ấy 80 tuổi, tuổi tác tuy lớn rồi, đối với 

thế giới này của chúng ta, đối với tất cả chúng sanh, 

chân thật là rất thương yêu quan tâm, ông chỉ sợ Phật 

pháp  về  sau  không  có  người  kế  thừa,  nên  khi  ông 

nghe  nói  chúng  ta ở  nơi  đây  mở  lớp  bồi  dưỡng  cho 

một tốp pháp sư trẻ tuổi ở nơi đây tu học pháp môn 

Tịnh Độ, ông ấy hoan hỉ không gì bằng, nên đặc biệt 

đến nơi đây thăm viếng chúng ta, xem thấy chúng ta 

có  người  kế  thừa,  cho  nên  ông  ấy  vãng  sanh  không 

còn  gì  lo  lắng  về  sau,  ông  ấy  có  thể  an  tâm  đi  rồi. 

Chúng ta đối với hành trì của lão pháp sư, rất là tôn 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





kính, rất là tán thán. 

Từ  phước  thứ  hai  lại  nâng  lên  trên  cao,  đó  là 

phước thứ ba, Bồ Tát đại thừa đã tu. 

 Phước thứ ba: Phước báo Bồ tát đại thừa. 

Có 4 câu: “Phát tâm bồ đề; Thâm tín nhân quả; 

Đọc tụng đại thừa; Khuyến tấn hành giả.” 

 Một là “Phát tâm bồ đề”.   

Phát  bồ  đề  tâm  là  quan  trọng.  Bạn  xem  thấy 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, kinh văn dạy chúng ta vãng 

sanh  có  “Tam  bối  vãng  sanh”,  “Chánh  nhân  vãng 

sanh”.  Ở  trong  hai  phẩm  kinh  này  đều  nói  mạnh: 

“Phát  tâm  Bồ  Đề,  một  lòng  chuyên  niệm  A  Di  Đà 

Phật”. Nếu bạn muốn hỏi: 

 Vì  sao  người  niệm  Phật  nhiều,  người  vãng  sanh  lại 

 ít? 

Từ  trước  lão  sư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  thường  nói: 

“Một  vạn  người  niệm  Phật,  chân  thật  có  thể  vãng 

sanh chỉ có 3 đến 5 người”, không thể so sánh. 

Nguyên nhân không thể vãng sanh cuối cùng là 

do  đâu?  Rất  ít  người  biết  được.  Họ  niệm  Phật  niệm 

được  rất  chuyên  cần,  một  ngày  niệm  mấy  vạn  danh 

hiệu Phật, xâu chuỗi không rời tay, vì sao không thể 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vãng  sanh?  Vì  họ  mới  làm  được  “Một  lòng  chuyên 

niệm”,  mà  chưa  làm  được  “Phát  tâm  Bồ  Đề”.  Tuy 

rằng một ngày từ sớm đến tối vẫn niệm Phật, nhưng 

vẫn còn cãi lộn với người, vậy thì làm sao được? Vậy 

một ngày niệm mười vạn danh Phật hiệu cũng không 

thể vãng sanh, vì chưa có tâm Bồ Đề. Cho nên 48 lời 

nguyện, mọi người biết được nguyện thứ 18 là quan 

trọng,  nguyện  thứ  19  cũng  không  thể  xem  thường, 

nguyện  thứ  19  là  phát  tâm  Bồ  Đề.  Bạn  không  phát 

tâm Bồ Đề không được. 

 Tâm Bồ Đề là gì? 

Tâm chân thật giác ngộ. Chân thật giác ngộ rồi, 

giác  ngộ  thế  gian  này  khổ,  không,  vô  thường,  đây 

mới xem là chân thật giác ngộ. Đối với thế gian này 

quyết định không có tâm tham luyến. Chúng ta sống 

ở trên thế gian này giống như một cái nhà trọ, ở nhà 

trọ thời gian rất ngắn, tốt, rất tốt, không tốt, thì được 

rồi  mà,  hà  tất  phải  tính  toán  vì  chỉ  ở  mấy  ngày  thì 

phải đi rồi, thì có gì đáng để so đo? Cho nên mọi thứ 

đều tốt, không có thứ nào không tốt, thuận cảnh tốt, 

nghịch cảnh cũng tốt, người thiện tốt, người ác cũng 

không tệ, giữ gìn tâm địa của chính mình thanh tịnh 

bình đẳng, đó là tâm Bồ Đề. 

Chân thành đối với người, y theo giáo huấn của 

Phật mà làm, cũng chính là nói y theo giáo huấn của 

Phật mà sinh hoạt, y theo giáo huấn của Phật mà làm 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





việc, y theo giáo  huấn của Phật  mà đối  nhân xử thế 

tiếp vật. Vĩnh viễn giữ gìn tâm thanh tịnh, bình đẳng 

của chính mình, như vậy thì tương ưng. 

Tâm  Bồ  Đề,  chiếu  theo  trên  kinh  điển  đã  nói, 

căn bản của tâm Bồ Đề là tâm chân thành. Tâm chân 

thành khởi tác dụng đối với chính mình, chính là tự 

trọng tự ái, chúng ta gọi là thâm tâm, chân thật biết 

được tự trọng tự ái, còn đối với người khác chỉ một 

mảng từ bi, chính là quan tâm thương yêu giúp đỡ đối 

với tất cả chúng sanh. Nhất định phải có tâm Bồ Đề, 

tâm Bồ Đề là chân tâm, tâm Bồ Đề là tâm Phật. 

 Hai là “Thâm tín nhân quả”. 

Cái nhân quả này không phải là nhân quả thông 

thường. Thông thường chúng ta gọi  nhân quả, trồng 

nhân  thiện  được  quả  thiện,  vậy  bạn  tạo  tác  nhân  ác 

đương nhiên có ác báo, đó là nói nhân duyên quả báo 

thiện ác, cái ý này thì nói rất thấp. 

Trong Tam Phước ý nghĩa của  “Thâm tín nhân 

 quả”20  thì rất sâu, cái nhân quả này chuyên môn nói 

niệm Phật  “Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả”. 

Thế  nhưng  niệm  Phật,  hai  cái  chữ  này  người 

hiểu  được  không  nhiều.  Mọi  người  nghe  đến  niệm 

Phật, đều là trong miệng niệm “A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật”, đó gọi là niệm sao? Vậy không gọi là niệm, 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó gọi là hát Phật, bởi vì hát Phật, là có miệng không 

có  lòng  thì  không  gọi  niệm  Phật.  Bạn  xem  chữ 

 “Niệm” , các vị xem thấy chữ Trung Quốc, chữ Trung 

Quốc có ý nghĩa, rất có trí tuệ, chữ niệm của Trung 

Quốc  là  một  chữ  Kim  và  một  chữ  Tâm,  trong  tâm 

hiện tại của bạn có Phật, vậy gọi là niệm Phật. Miệng 

niệm hay không niệm không hề gì, trong lòng thật có 

Phật, mỗi niệm đều là Phật, Phật ở trong tâm đó của 

bạn, chưa từng bị gián đoạn bao giờ, con người này 

chân thật  là người  niệm Phật. Chúng ta thường nói 

 “Buộc chặt niệm ở trong tâm” , thường hay niệm lấy. 

Thế gian người mẹ nhớ con cái mình, cái niệm 

lực này rất mạnh, cho dù con cái bất hiếu, con cái ở 

nơi phương xa, người làm mẹ vẫn ngày ngày nhớ đến 

chúng, ngày ngày nghĩ đến chúng, vậy có thể đem cái 

niệm  này  đổi  thành  A  Di  Đà  Phật,  vậy  thì  họ  nhất 

định sẽ thành Phật. 

Cái  đạo lý này cùng với sự thật  chúng ta phải 

nên suy xét nhiều một chút, trong lòng thật có Phật, 

trong  lòng  chân  thật  có  Phật  pháp,  trong  lòng  chân 

thật  muốn  đem  pháp  môn  niệm  Phật  thù  thắng  giới 

thiệu cho tất cả chúng sanh rộng lớn, cùng với 48 lời 

nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  mỗi  nguyện  đều  tương 

ưng. 

Cho nên nếu có một người chân thật niệm Phật 

thì  người  ấy  chính  là  người  Thế  Giới  Tây  Phương 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cực  Lạc  rộng  độ  chúng  sanh,  là  người  thừa  nguyện 

tái lai, không phải là giả, là thật đấy. Họ đến cái thế 

gian này, sống vì tất cả chúng sanh, chết cũng vì tất 

cả  chúng  sanh,  sinh  hoạt  vì  tất  cả  chúng  sanh,  làm 

việc vì tất cả chúng sanh, không một pháp nào không 

vì  tất  cả  chúng  sanh,  vì  chúng  sanh  là  chân  thật  vì 

chính  mình.  Còn  vì  chính  mình  mà  lơ  là  với  chúng 

sanh, vậy thì đặc biệt sai lầm, đó chính là tâm phàm 

phu,  tâm  luân  hồi,  không  phải  tâm  Bồ  Đề.  Tâm  Bồ 

Đề là mỗi niệm vì  tất cả chúng sanh. Chúng ta phải 

sâu  sắc  tin  tưởng  cái  nhân  quả  này  “Niệm  Phật  là 

nhân, thành Phật là quả”. 

 Ba là “Đọc tụng Đại thừa”. 

Bộ  kinh  này  của  chúng  ta  là  Kinh  Đại  thừa 

“Phật  Thuyết  Đại  Thừa”,  không  còn  cần  phải  tụng 

kinh  Đại  thừa  khác.  Tụng  một  bộ  kinh  đại  thừa  thì 

được rồi, đọc một bộ kinh Đại thừa chính là đọc tất cả 

kinh Đại thừa, đó là tổng cương lĩnh của tất cả kinh 

Đại thừa, tinh hoa của tất cả kinh Đại thừa. Mỗi ngày 

đọc,  đọc  chính  là  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật  đà. 

Đọc  qua  một  biến  thì  cũng  giống  như  nghe  Phật 

giảng qua một lần  cho chúng ta, Phật  giảng khai thị 

cho  chúng  ta,  Phật  dạy  bảo  chúng  ta.  Chúng  ta  đọc 

một  lần,  tiếp  nhận  Phật  dạy  bảo  một  lần.  Phải  đọc 

mỗi ngày, tại vì sao phải đọc mỗi ngày? Vì chưa làm 

được. Không nên nghĩ mỗi ngày đọc một bộ kinh này 

theo  kiểu  đọc  giải đãi,  đọc  một  cách  mệt  mỏi,  ngày 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày  nghe  Phật  nói  những  lời  này  sanh  ra  xem 

thường, không có gì là mới lạ. 

Thế  nhưng  bạn  phải  nên  biết  rằng  bởi  vì  bạn 

không  làm  đến  được,  cho  nên  phải  mỗi  ngày  nhắc 

nhở bạn, mỗi ngày phải đọc tụng. Nếu ba ngày không 

đọc  kinh,  tâm  bệnh,  tập  khí,  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  của  chúng  ta,  thảy  đều  đầy  đủ,  vậy  thì 

kinh  này  không  đọc  làm  sao  được?  Mỗi  ngày  chí  ít 

phải  đọc  qua  một  lần,  sau  khi  đọc  rồi  phải  ghi  nhớ, 

phải  hiểu  được  ý  nghĩa  của  những  lời  nói  này.  Cho 

nên  lần  này  chúng  ta  ở  Cư  Sĩ  Lâm  có  thể  có  một 

khoảng thời gian dài, tôi đã bỏ hết tất cả những mời 

thỉnh của các khu vực khác, thời gian lưu lại nơi đây 

để giảng một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, cùng với 

các vị đồng tu làm một cuộc nghiên cứu tỉ mỉ, nỗ lực 

mà tham hiểu, cố gắng mà học tập. 

Đọc tụng Đại thừa là cần thiết, nhưng nếu tuy 

là  có  đọc  tụng  mà  không  hiểu  được  ý  đó,  vậy  thì 

không  được.  Không  hiểu  được  cái  ý  của  nó,  thì 

đương nhiên bạn sẽ không biết phải làm như thế nào, 

nên  nhất  định  phải  hiểu  được  ý  “Tín-Giải-Hành-

Chứng”, không hiểu thì làm sao có thể làm đến được? 

Nhất định phải hiểu được cái ý của nó, rồi sau đó mới 

có thể y dạy mà làm, sau khi làm rồi bạn liền có sở 

đắc.  Trên  kinh  Phật  nói  công  đức  lợi  ích  thù  thắng, 

bạn  liền  có  được.  Đó  là  những  công  đức  thù  thắng 

nào? 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Thứ nhất phiền não của bạn không còn, cho dù 

phiền  não  không  thể  hoàn  toàn  hết,  phiền  não  ít  đi, 

vọng niệm ít đi, người liền biến thành thông minh, có 

trí tuệ, đây chính là bạn được chuyển biến ngay tâm 

lý, tâm lý chuyển biến rồi. 

Thứ hai như vừa rồi mới nói, dung mạo của bạn 

thay  đổi,  dung  mạo  đổi  tốt,  cho  nên  mỗi  một  người 

đều hy vọng chính mình lớn lên xinh đẹp. Các vị thử 

so sánh với Bồ Tát Quán Thế Âm xem, cùng so sánh 

với A Di Đà Phật xem, tướng của A Di Đà Phật, 32 

tướng tốt 80 vẻ đẹp, một chút kém khuyết đều không 

có. Trên kinh Phật nói với chúng ta:  “Tất cả pháp từ 

 tâm tưởng sanh” , thân thể dung mạo của chúng ta là 

tâm  tưởng  sanh.  Nên  nếu  bạn  mỗi  ngày  nghĩ  tham, 

khi tham nghĩ nhiều rồi, mặt người sẽ giống như mặt 

gì? Mặt quỷ, vì lòng tham sanh ngạ quỷ, ngày ngày 

tham  tài,  tham  sắc,  tham  danh,  tham  lợi,  cái  tướng 

mạo  đó  bạn từ  từ  tỉ  mỉ  mà  xem,  dần  lộ  ra  mặt  quỷ. 

Tâm sân hận quá nặng, mặt địa ngục; Ngu si là mặt 

súc  sanh.  Vậy  vì  sao  bạn  không  tưởng  Phật  chứ? 

Ngày ngày nghĩ Phật, khuôn mặt chúng ta liền sẽ biến 

thành mặt của Phật. Cho nên các vị nếu muốn chính 

mình lớn lên xinh đẹp, rất dễ thương, mỗi ngày bạn 

tưởng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  tưởng  A  Di  Đà  Phật. 

Bạn  nghĩ  tưởng  ba  năm,  tướng  mạo  của  bạn  liền 

giống như Phật, liền giống Bồ Tát. 

Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, pháp môn niệm 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  của  chúng  ta,  nói  phương  pháp  niệm  Phật  nói 

được  rất  tường  tận,  gọi  là   “Thập  Lục  Quán  Kinh” , 

quán tưởng. Nguyên lý của quán tưởng chính là tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh, tưởng cái gì thì biến ra cái 

đó. Cho nên tuổi tác lớn rồi, tại vì sao không nghĩ là 

trẻ, thường hay nghĩ trẻ thì họ sẽ không già. Vạn nhất 

không nên nghĩ tuổi tác lớn rồi: “Ây da! không được, 

già  rồi”.  Già  rồi,  ngày  ngày  bạn  nghĩ  già,  năm  sau 

bạn sẽ già hơn năm trước, già đến quá nhanh. 

Cho nên chúng ta thông thường xem thấy người 

thế gian về hưu, bạn tỉ mỉ mà quan sát, khi họ chưa 

về hưu, thì họ không nghĩ đến họ già, ngày ngày bận 

lo làm việc, quên mất đi tuổi già, họ không dễ gì già, 

tốc độ của sự  lão hoá của họ rất chậm. Sau khi  vừa 

thoái hưu, hai năm không gặp mặt, gần như 20 năm 

rồi không gặp mặt vậy. Do nguyên nhân gì vậy? Họ 

không có việc gì làm, thì mỗi ngày đều nghĩ già, lại 

nghĩ bệnh. Nguy to rồi, lại già lại bệnh, sau khi thoái 

hưu  rồi  thì  đến  nơi  nào  để  làm  việc?  Ngày  ngày  đi 

khám bác sĩ, ngày ngày khám bệnh, khổ nói không ra 

lời.  Vì  sao  họ  lại  biến  thành  ra  như  vậy?  Chính  họ 

không hề biết được, nhưng chúng ta thì biết được, đó 

là quan niệm của họ là sai rồi, một ngày từ sớm đến 

tối  nghĩ  già,  nghĩ  bệnh,  nghĩ  chết,  bạn  nói  xem  có 

đáng  lo  hay  không?  Cho  nên  đó  là  sai  lầm  nghiêm 

trọng. 

Vậy  thì  người  học  Phật,  người  chân  thật 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





dụng công, tuổi tác lớn, vì sao họ lại không già? Họ 

ngày  ngày  tưởng  Phật,  Phật  không  già,  ngày  ngày 

tưởng  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  không  già,  ngày  ngày  nghiên 

cứu  kinh  giáo,  pháp  hỉ  sung  mãn.  Các  vị  phải  nên 

biết, thân thể con người dinh dưỡng tốt nhất là hoan 

hỉ,  người  thế  gian  không  phải  nói  như  vậy  sao? 

“Người gặp việc vui tinh thần phấn khởi”, gặp được 

việc vui  tinh thần đặc biệt phấn chấn, đặc biệt hoan 

hỉ, đạo lý chính là như vậy. Người gặp việc vui tinh 

thần  phấn  khởi,  nếu  chân  thật  vào  được  Phật  pháp, 

nghĩa  thú  của  kinh  điển  này  nếu  bạn  có  thể  thể  hội 

được,  pháp  hỉ  sung  mãn,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối 

hoan hỉ, số lượng công việc có nhiều hơn cũng không 

biết  mệt,  không  cần  đến  bất  cứ  dinh  dưỡng  thuốc 

thang gì  của thế gian, không cần thiết. Bạn xem lão 

pháp sư Hàn Quốc đó đến đây đã hai ngày, chúng ta 

muốn  tiếp  đãi  ông,  hỏi  ông  muốn  ăn  uống  thứ  bổ 

dưỡng  gì?  Ông  trả  lời  “Nước  lạnh”,  ông  thích  uống 

nước lạnh, tâm địa thanh tịnh, thanh tịnh từ bi. Đây là 

mẫu mực bày ra ngay trước mặt để chúng ta xem, lão 

pháp sư đến đây để hiện thân nói pháp, biểu diễn để 

cho chúng ta xem, việc này không phải là giả. 

Phật  nói  những  lý  luận  phương  pháp  này,  bạn 

phải  thật  đi  làm, thì  thật  có được loại  hiệu  quả  này. 

Cho nên đọc kinh Đại thừa phải hiểu nghĩa Đại thừa, 

tu hạnh đại thừa, nhất định phải đem nó biến thành tư 

tưởng,  kiến  giải,  hành  vi,  chúng  ta  mới  có  thể  có 

được thọ dụng chân thật. Sau khi được thọ dụng chân 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật, lợi ích chúng sanh liền được thuận tiện. 

 Bốn là “Khuyến tấn hành giả”.  

“Khuyến”  là  khuyến  khích  người  khác,  giúp 

người khác tiến bộ. Cái tiến bộ này là tiến bộ trên mặt 

đức hạnh, tiến bộ trên học vấn, tiến bộ trên năng lực, 

tiến bộ trên công việc, thậm chí tiến bộ trên đời sống. 

Cho  nên  Phật  pháp  là  giáo  dục  toàn  diện,  giáo  học 

toàn diện, không phải một cục diện nào. Ở trường học 

thế gian bạn học một hệ khoá, còn ở trong cả thảy xã 

hội bạn chỉ biết được cục bộ, nên gọi là  “Khác nghề 

như cách núi”, ở một nghề nghiệp khác thì bạn bế tắc 

không  thông.  Phật  pháp  không  phải  như  vậy,  Phật 

pháp là viên dung, Phật pháp một thứ thông thì tất cả 

đều thông, không chỉ ở trong cửa Phật, tông phái, học 

thuật, kinh luận bạn đều thông suốt, tất cả ngành nghề 

thế gian này cũng đều được thông suốt, không hề có 

chướng ngại. 

Năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn ở đời, 

đã có không ít người cố ý làm khó khăn, tìm một số 

việc  mà  cả  đời  Phật  chưa  từng  làm  qua  bao  giờ 

(đương  nhiên  Ngài  không  có  kinh  nghiệm)  đến  hỏi 

Ngài,  xem  thử  Ngài  có  hiểu  hay  không,  đến  trắc 

nghiệm  Ngài.  Phật  đều  hiểu  (chúng  ta  ở  trong  kinh 

luận  xem  thấy).  Thí  như  Thế  Tôn  xuất  thân  từ  một 

vương tử, trước khi xuất gia là một Hoàng thái tử, trải 

qua đời sống của người giàu có, sau khi xuất gia, tu 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





hành cầu đạo, chưa từng làm qua công việc cực nhọc. 

Có  người  nói  Phật  mọi  thứ  đều  có  thể,  vạn  đức  vạn 

năng, tốt! Nên có người liền hỏi Ngài, hỏi Ngài cách 

thả bò. Thích Ca Mâu Ni Phật chưa từng thả bỏ, việc 

nuôi bò, chăm sóc bò, thả bò như thế nào, chăm sóc 

nó ra sao? Hỏi Ngài như vậy. Thích Ca Mâu Ni Phật 

liền dạy cho họ làm thế nào chăm sóc bò, cách chăn 

bò  ra  sao,  Đại  Tạng  Kinh  còn  có   “Phóng  Ngưu 

 Kinh” , so với người ngày ngày chăn bò còn cao minh 

hơn. Sau đó mọi người mới gật đầu bội phục, thật có 

trí tuệ, không hề học Ngài cũng đều biết, vậy học thì 

càng không cần phải nói, Ngài “không gì không biết, 

không gì không thể”. 

Cho nên các vị đồng tu phải nên biết, Phật pháp 

chân thật thông đạt rồi, bao gồm tất cả học thuật tất 

cả  ngành  nghề  thế  xuất  thế  gian,  không  có  thứ  nào 

không thông. Nếu như bạn nói học Phật rồi, bảo bạn 

nấu  cơm,  xào  rau  mà  không  biết,  thì  Phật  pháp  của 

bạn không thông. Bạn là người học Phật, làm sao có 

thể nói không biết nấu cơm, không biết làm thức ăn? 

Không hề có đạo lý này. Người học Phật mang một 

bộ quần áo, nhưng bạn không biết may quần áo, vậy 

bạn  không  phải  là  người  học  Phật.  Người  học  Phật 

mọi  thứ  đều  biết,  bạn  học  biết  được  rồi,  cái  bạn 

không học đem đến bạn cũng biết, bạn mới là người 

chân thật học Phật. Sau đó bạn mới có thể khuyến tấn 

hành giả. 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Khuyến  tấn  hành  giả”   chính  là  giáo  hoá 

chúng sanh, bạn mới có thể giúp đỡ người khác. Bạn 

phải nên biết xã hội quá phức tạp, nơi chốn mà Phật 

pháp giảng kinh thì không hề giống như trường học, 

cũng không hề giống với các buổi diễn thuyết của các 

học  thuật  thông  thường  trong  xã  hội,  vì  họ  có  đối 

tượng đặc biệt của họ, họ là chuyên nghiệp. 

Nhưng cách diễn  giảng này của Phật pháp gọi 

là đại diễn giảng. Thính chúng trong đây, nam nữ, già 

trẻ, các ngành các nghề, trên mặt văn hoá có học vị 

tiến sĩ, nhưng cũng còn có người không biết chữ, đều 

đến một giảng đường để nghe. Nếu bạn giảng mà mọi 

người  đều  gật  đầu,  vị  tiến  sĩ  gật  đầu,  người  không 

biết chữ cũng gật đầu, thì đây không phải là một việc 

dễ  dàng.  Trí  tuệ  chân  thật!  Trong  quyển  kinh  này 

chúng ta nói:  “Trụ chân thật huệ, huệ dĩ chân thật chi 

 lợi”21. Nếu chính chúng ta đích thân mình không làm 

đến, thì không  được. Cho nên bạn học được những 

thứ này, bạn hiểu được rồi, sau đó bạn ở ngay trong 

cuộc  sống  thường  ngày  phải  làm  cho  được  nó,  làm 

được  chính  là  chứng  quả.  Đem  những  phương  pháp 

lý luận này áp dụng vào ngay hiện thực, từ ngay trong 

hiện  thực  chứng  minh  lý  luận  của  nó  là  chính  xác, 

phương pháp là chính xác, đây gọi là tác chứng. Cũng 

chính là nói mỗi câu mỗi chữ trong kinh Phật, chúng 

ta  đều  phải  đối  hiện  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày,  viên  mãn  làm  ra  thành  tích  tốt  đẹp  nhất,  thù 

thắng nhất. Đại chúng xã hội xem rồi, thì họ làm sao 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





không ngưỡng mộ, thì họ làm sao mà không phát tâm 

đến học tập? Chúng ta không đi tìm họ, họ sẽ tìm đến 

chúng ta, chỗ này gọi là cầu học. Cho nên trong nhà 

Phật  không  có  chiêu  sinh,  làm  gì  có  chuyện  kéo  tín 

đồ.  Hiện  tại  gọi  là  kéo  tín  đồ,  lời  nói  này  chúng  ta 

nghe  qua  thật  là  khó  hiểu   “Chỉ  văn  lai  học,  vị  văn 

 vãng giáo”  22, tài liệu chân thật, họ hiểu rõ rồi họ sẽ 

tìm đến cửa, chúng ta làm gì mà phải đi tìm họ chứ? 

Chúng ta làm ra một gương tốt cho người khác, 

cái  điểm  này  rất  quan  trọng,  chỉ  cần  chúng  ta  biểu 

hiện  là  một  tấm  gương  tốt,  để  họ  tự  động  đến  cầu 

học, không cần chúng ta đi khuyên họ. Còn khi họ đã 

nhập môn rồi, thì phải khuyên họ nỗ lực tinh tấn, hy 

vọng  sớm  một  ngày  thành  tựu,  sớm  một  ngày  tham 

gia sự nghiệp  hoằng pháp lợi  sanh của chư  Phật  Bồ 

Tát. 

Hiện  tại  nếu  nói  “Hoằng  pháp  lợi  sanh”  thì  ở 

trong  Phật  đường  chúng  ta  là  đạo  tràng  giảng  kinh 

trường kỳ thì có thể được. Còn ở bên ngoài khi nói ra 

danh từ này, chân thật hiểu được thì không nhiều, cho 

nên phải đổi danh từ thành tham gia công tác “Giáo 

học xã hội”, vậy thì mọi người dễ hiểu. Chúng ta nên 

tránh không nên dùng cụm từ “Giáo dục xã hội” mà 

dùng “Giáo học xã hội” vì hoằng pháp lợi sanh chính 

là giáo học xã hội. Chúng ta từ nơi công tác giáo học 

xã  hội,  tham  gia  công  tác  giáo  học  xã  hội  của  chư 

Phật Bồ Tát. Cho nên chư Phật Bồ Tát ở trong xã hội 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rộng  lớn,  các  Ngài  thị  hiện  ở  trong  các  ngành  các 

nghề, thân phận của Ngài nam nữ  già trẻ nên gọi  là 

 “Tùy loại hoá thân, tuỳ cơ  diễn  giáo” . Diễn là biểu 

diễn, giáo là dạy bảo. Biểu diễn là chính mình làm ra 

để  cho  người  khác  xem.  Người  khác  xem  rồi  thỉnh 

giáo  với  bạn,  bạn  không  sợ  phiền  phức  vì  họ  mà 

giảng nói dạy bảo họ, sự nghiệp chúng ta làm là như 

vậy. 

Người xuất gia toàn tâm vào làm, toàn thân làm 

việc, người tại gia thực tế cũng không ngoại lệ, cũng 

là toàn tâm vào làm, toàn lực làm việc. Lời nói này 

nói thế nào vậy?  “Tác sư, tác phạm”23.   

Thí dụ bạn buôn bán, thân phận người buôn bán 

thì  thân  phận  là  Bồ  Tát  thương  nhân,  Bồ  Tát  làm 

buôn  bán,  nghề  nghiệp  mà  bạn  kinh  doanh  là  mô 

phạm  điển  hình  cho  xã  hội,  bạn  toàn  tâm  toàn  lực 

đem  sự  nghiệp  của  bạn  làm  cho  tốt.  Cái  sự  nghiệp 

này của bạn ở trên toàn  thế giới là đệ nhất ngay trong 

nghề nghiệp đồng hạng, là mô phạm ngay trong nghề 

nghiệp đồng hạng, đây chính là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Không cần phải  đổi thân phận, không cần nhất  định 

phải đổi hình tướng của một người xuất gia, cạo đầu, 

mặc áo dài, đắp y, nếu bạn cho rằng như vậy chính là 

học  Phật,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  sai  lầm,  bạn  không 

hiểu  được  Phật  pháp.  Một  loại  thân  phận  nào  phải 

giống như người của thân phận đó, một nghề nghiệp 

nào  thì  phải  giống  như  người  của  nghề  nghiệp  đó, 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





đây gọi là Bồ Tát đạo, gọi là tu Bồ Tát hạnh. Thương 

nhân Bồ Tát, là người ngay trong thương nhân thành 

công viên mãn, là mô phạm ngay trong thương nhân. 

Thương  nhân  Bồ  tát  cùng  với  thương  nhân 

thành công thông thường khác nhau ở chỗ nào vậy? 

Ở  lòng  từ  bi.  Người  thông  thường  buôn  bán  thành 

công là họ tự lợi, họ lợi ích chính mình, tuy nhiên họ 

cũng làm một ít công việc từ thiện để hồi báo xã hội, 

lấy  được  từ  nơi  xã  hội  phải  hồi  báo  lại  xã  hội,  họ 

không  phải  là  hồi  báo  hoàn  toàn,  họ  hồi  báo  xã  hội 

vẫn còn cần danh, vẫn còn lợi. Bồ Tát  thì không có 

danh lợi, danh vọng lợi dưỡng đều không  đụng đến, 

hoàn toàn hồi báo cho xã hội, làm ra hoàn toàn là vì 

lợi ích chúng sanh, hay nói cách khác Bồ Tát từ bất 

cứ nghề nghiệp nào đối với xã hội, đối với đại chúng, 

họ  là  phục  vụ,  không  phải  họ  ở  trong  đó  ham  cầu 

danh vọng lợi dưỡng, hoàn toàn là phục vụ. 

Thế nhưng các vị phải nên biết, trong phục vụ 

nhất  định  nhận  được  tôn  kính  của  xã  hội  đại  chúng 

 “Thật chí danh quy”24. Cái danh đó là người khác tôn 

kính họ, không phải là chính họ muốn, còn như chính 

họ lấy đây làm mục đích làm mục tiêu, vậy thì họ sai 

rồi,  họ  là  phàm  phu,  vẫn  cứ  là  tâm  luân  hồi  tạo 

nghiệp luân hồi. Chính mình đích thực là xa lìa danh 

vọng  lợi  dưỡng,  cho  nên  không  luận  từ  một  nơi 

ngành  nghề  nào,  lấy  phục  vụ  xã  hội,  phục  vụ  đại 

chúng, không gì không là sự nghiệp của Bồ Tát, hạnh 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bồ  Tát.  Cái  điểm  này  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu, 

cho nên trong giáo học của Đại thừa, Phật hy vọng tất 

cả chúng sanh, mỗi mỗi làm Bồ Tát, mỗi mỗi đều làm 

Phật, không phải Phật chỉ để một mình Ngài làm, Bồ 

Tát chỉ có số ít vài người làm, không phải vậy, là các 

Ngài  hy  vọng  toàn  thể  bao  gồm  tất  cả  chúng  sanh, 

mỗi mỗi đều làm Phật, mỗi mỗi đều làm Bồ Tát, vậy 

mới phù hợp với Đại thừa giáo. 

Bộ kinh này chúng ta là chỗ cao nhất  của Đại 

thừa, đỉnh cao nhất của Đại thừa giáo, pháp môn cứu 

cánh nhất, viên  mãn nhất. Sau khi Phật  nói  xong ba 

điều  này  với  chúng  ta,  ba  điều  này  là   “Chánh  nhân 

 tịnh nghiệp ba đời chư Phật” .  Ba đời là nói quá khứ, 

hiện tại, vị lai. Phật quá khứ, Thích Ca Mâu Ni Phật 

giới thiệu cho chúng ta một số vị, Phật hiện tại cũng 

giới thiệu một số vị, Phật vị lai là ai? Phật vị lai chính 

là  tất  cả  chúng  sanh  của  hiện  tại,  tất  cả  chúng  sanh 

đều là Phật vị lai. Cho nên trong Phật pháp, vĩnh viễn 

là  bình  đẳng,  chân  thật  bình  đẳng.  Thế  nhưng  pháp 

môn tu học của ba đời chư Phật đương nhiên không 

hoàn toàn giống nhau, như vừa rồi mới nói, có người 

vào  từ  “Cửa  Giác”,  có  người  vào  từ  “Cửa  Chánh”, 

“Cửa Tịnh”, đó là ba pháp căn bản. Từ trong ba điều 

này, lại phân ra, phân nhánh, phân rễ, pháp môn liền 

biến thành vô lượng vô biên. Pháp môn vô lượng vô 

biên quy nạp đến sau cùng lại vẫn là ba môn, không 

luận  tu  một  pháp  môn  nào,  đều  là  lấy  ba  điều  kiện 

này làm nền tảng. Cũng giống như chúng ta đổ móng 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





để xây lầu cao, ở Singapore lầu cao rất nhiều, không 

hề  giống  nhau,  mỗi  một  toà  lầu  đều  có  phong  cách 

của  nó,  đều  có  tạo  hình  của  nó,  không  như  nhau, 

nhưng nền tảng thì như nhau. Ba tịnh nghiệp này là 

nền tảng, nền tảng nhất  định  là như nhau, làm được 

rất là kiên cố, rất là vững chắc, vật kiến tạo bên trên 

mới không bị  dao động. Cho nên chúng ta phải  nên 

biết,  trên  “Quán  Kinh”  nói  “Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước” là nền tảng cho tất cả pháp môn tu học chứng 

quả. 

Chúng  ta  tu  hành,  thực  tế  ra  mà  nói  phải  so 

sánh cùng với đại đức xưa, chúng ta kém thật quá xa. 

Chúng ta xem qua  “Cao Tăng Truyện”  là tu hành của 

người  xuất  gia,  xem   “Cư  Sĩ  Truyện”,  “Thiện  Nữ 

 Nhân  Truyện” ,  người  tại  gia  cư  sĩ  tu  hành.  Người 

ngày xưa tu hành gần 3 năm 5 năm, chậm thì 10 năm, 

20 năm, đều có thành tựu không thể nghĩ bàn. Ngày 

nay chúng ta vào thời đại  khoa học, ở vào đời sống 

dư giả, tiến bộ rất nhiều so với người xưa, tại vì sao 

chúng ta tu hành lại rơi vào phía sau người xưa? Điều 

này đáng được chúng ta sâu sắc phản tỉnh, đáng được 

chúng ta kiểm thảo. Thực tế ra mà nói chúng ta đã đi 

xem thường “Tam Phước”. Giống như xây phòng ốc 

vậy, người ta xây được thành công, còn chúng ta xây 

thế  nào?  Xây  được  phân  nửa  thì  sụp  đổ,  thì  ra  bên 

dưới  không  có  đổ  móng.  Cho  nên  các  vị  nếu  muốn 

chân thật từ ngay nơi nền móng mà làm. Từ sáng sớm 

ngay  ngày  mai  bắt  đầu  cung  kính  cha  mẹ  của  bạn, 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cúng dường bao đỏ cho cha mẹ bạn, phải bắt đầu từ 

đây. 

Tam phước, buổi tối hôm nay tôi nói những lời 

nói  này,  phải  cố  gắng  ghi  nhớ,  phải  nỗ  lực  làm  cho 

được trong vô lượng hạnh nguyện. 

Một câu  “Vô lượng hạnh nguyện”  bốn chữ này, 

e rằng chí ít phải giảng ba lần. Ba lần là ba tuần, được 

thôi, từ từ giảng, không phải vội. 

Hôm nay thời gian hết rồi chúng ta niệm Phật 

hồi hướng. 

A Di Đà Phật. 


****** 

 













107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 







(VCD 025) 

Lần trước, chúng ta giảng đến câu “Cụ túc vô 

lượng  hạnh  nguyện”   [Đầy  đủ  vô  lượng  hạnh 

nguyện]  này,  hàm  nghĩa  trong  câu  này  rất  sâu  rất 

rộng. 

“Hạnh” ở đây là hành vi đời sống của Bồ Tát, 

cũng chính là nói đời sống của Bồ Tát, công việc của 

Bồ Tát, thậm chí đến đối nhân xử thế tiếp vật, thông 

thường  chúng  ta  gọi  là  thù  đáp  qua  lại.  Phàm  phu 

cùng Phật Bồ Tát rốt cuộc thì có những khác biệt gì? 

“Nguyện”. 

 “Nguyện”  là gì? 

Nguyện  là  mong  cầu,  là  hy  vọng.  Trong  tâm 

phàm phu là mong cầu thứ gì, Bồ Tát mong cầu lại là 

thứ gì? Chúng ta không thể nào không biết. Đời sống 

hành  trì,  trên  thực  tế  mà  nói  rất  là  lộn  xộn  rối  rắm, 

vậy phải bắt đầu nói từ đâu? Thế Tôn ở ngay trong tất 

cả  kinh  luận,  vì  chúng  ta  nói  ra  rất  nhiều  qui  phạm 

cương  lĩnh,  chúng  ta  nắm  được  những  qui  phạm 

cương lĩnh này thì liền có cửa để đi vào. 

Sau khi Tịnh Tông học Hội thành lập, chúng ta ở 

ngay trong rất nhiều cương lĩnh chọn ra năm khoá mục. 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ nhất là “Tam Phước”. Lần trước đã nói qua 

với các vị rồi, “Tam Phước” thành tựu đức hạnh của 

chính mình. Thế nhưng người nhất định không thể rời 

khỏi xã hội mà đơn độc sinh tồn, người là động vật xã 

hội, hay nói cách khác họ ở ngay trong đời sống nhất 

định phải có mối quan hệ với mọi người, làm thế nào 

cùng  ở  chung  với  mọi  người?  Vậy  thì  phải  nói  đến 

Lục Hoà. 

Khóa mục thứ hai: Lục Hoà Kính 

 

Lục  hòa  là  qui  củ  mà  Thế  Tôn  định  ra  cho 

chúng ta cùng ở với mọi người, cùng ở với mọi người 

cần  phải  tuân  thủ  nguyên  tắc.  Lục  là  sáu,  sáu  điều, 

trong  sáu  điều  đều  có  “Hoà”,  không  những  phải 

“hòa” hơn nữa phải “Kính”, gọi là lục hoà kính. Năm 

xưa  pháp  sư  Minh  Sơn  đến  Singapore,  ông  đã  viết 

cho chúng ta sáu phép hoà kính, chúng ta cũng in ra 

rất  nhiều,  phổ  biến  cũng  rất  rộng,  sáu  điều  này,  chỉ 

cần bạn là đồng tu học Phật, không luận tại gia, xuất 

gia, không luận bạn từ một nơi ngành nghề nào, đều 

rất  là  cần  thiết.  Mỗi  niệm  không  thể  rời  ra,  phải 

thường  ghi  nhớ  nó  ở  trong  tâm,  chăm  chỉ  nỗ  lực  y 

giáo phụng hành. 

 Một là  “Kiến hoà đồng giải” . 

Ngày nay trong xã hội  có rất nhiều  người đều 

muốn  đem  hoà  bình  cùng  sống,  cùng  tồn  tại  phát 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





triển.  Khẩu  hiệu  này  gắn  ở  trên  miệng,  tuy  là  phổ 

biến tuyên truyền khắp nơi, thế nhưng hiệu quả chưa 

thấy được như ý muốn. Nguyên nhân này là do đâu? 

Tuy là nói cùng tồn tại hoà bình nhưng dùng phương 

pháp gì đạt đến cùng tồn tại hoà bình, không hề nói ra 

được.  Nếu  như  nói  không  có  lý  luận,  không  có 

phương  pháp,  mà  chỉ  có  riêng  một  câu  khẩu  hiệu, 

đương nhiên là trống không. 

Phật dạy cho chúng ta điều thứ nhất “Kiến hoà 

đồng giải” chính là lý, nền tảng của hoà thuận được 

xây  dựng  trên  ý  niệm  này.  “Kiến”  là  tư  tưởng,  kiến 

giải,  làm  thế  nào  làm  đến  được  “Đồng  giải”?  Dùng 

lời nói hiện tại để nói đó là xây dựng cùng hiểu. Nếu 

mọi người chúng ta đều có kiến giải như nhau, nhận 

biết như nhau, thì đó là căn bản cùng sống với nhau 

hòa  bình.  Kiến  giải  giống  nhau,  cách  nghĩ  giống 

nhau. Vậy lấy tiêu chuẩn ở đâu vậy? Ông “Giáp” nói 

tư tưởng kiến giải của ông chính xác, ông “Ất” cũng 

nói tư tưởng kiến giải của ông chính xác. Rốt cuộc ai 

chính xác? Chúng ta phải theo ai? 

Dùng  lời  thành  thật  mà  nói,  chúng  sanh  mạt 

pháp ngày nay, cũng giống như  trên Kinh Địa Tạng 

đã nói  “Cang cường, nan hoá”25,   đều cho rằng chính 

mình  là  đúng,  người  khác  là  sai.  Tự  mình  cho  rằng 

như vậy, người người đều cho rằng như vậy, cho nên 

sanh ra rất nhiều mâu thuẫn xung đột, vậy thì làm gì 

có hòa bình? Chúng ta xem thấy đều là đấu tranh kiên 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cố.  Muốn  tiêu  trừ  những  đấu  tranh  này,  nhất  định 

phải xây dựng cùng hiểu. 

Tiêu chuẩn Phật nói cho chúng ta nghe rất hay, 

chúng ta nghe rồi bội phục, khẳng định có thể phụng 

hành.  Phật  dùng  tiêu  chuẩn  gì  để  xây  dựng  cùng 

hiểu? Phật nói với chúng ta mỗi một người chúng ta 

phải  buông  bỏ  đi  thành  kiến  của  chính  mình,  đem 

cách  nghĩ  cách  thấy  của  chính  mình  đều  buông  bỏ. 

Vậy  chẳng  phải  là  cùng  hiểu  rồi  sao?  Việc  này  cao 

minh. Phật tuyệt nhiên không hề chính mình nói:  “Tri 

 kiến của các người là sai rồi,   tri kiến của ta là chính 

 xác”. 

Phật  không hề có  cách nói  như  vậy. Nếu Phật 

có  cách  nói  này,  chúng  ta  nghe  rồi  cũng  lắc  đầu: 

“Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Ngài  cũng  chưa  chắc  gì 

chính xác, tôi làm sao có thể đi theo ông được chứ?” 

Phật vừa nói vậy, mọi người chúng ta đều đem 

cách  nghĩ  cách  nhìn  của  mình  thảy  đều  buông  bỏ, 

được  như  vậy  chính  xác  chúng  ta  có  thể  tiếp  nhận. 

Chư Phật Như Lai không hề sỏ mũi chúng ta kéo đi, 

dạy bảo chúng ta “Người người  đỉnh thiên lập địa”  26, 

cho  nên  trong  Phật  pháp  gọi  Phật  là  “Vô  y  đạo 

 nhân”  27, Phật không dựa vào bất cứ người nào, Phật 

dạy chúng ta cũng không dựa vào bất cứ người nào. 

Vừa  vào  cửa  Phật  nhận  lễ  Tam  qui  y,  Phật 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





không hề bảo bạn qui y Ngài, không hề. Ngài dạy bạn 

qui  y  Phật,  qui  y  Pháp,  qui  y  Tăng.  Phật  là  ý  nghĩa 

của “Giác”, tự tánh giác, bạn qui y ai vậy? Qui y tự 

tánh giác của bạn, tự tánh giác là Phật bảo; “Pháp” là 

ý nghĩa của “Chánh”, bạn qui y pháp là quy y tự tánh 

chánh của bạn, tự tánh chánh là pháp bảo, chánh tri 

chánh  kiến;  “Tăng”  là  ý  nghĩa  của  “Tịnh”,  qui  y  tự 

tánh tịnh, tự tánh tâm thanh tịnh, đó là tăng bảo, cho 

nên qui y gọi là Tam Tự Qui. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  không  hề  nói:   “Con 

 phải qui y ta” , không hề nói như vậy. Cho nên sự vĩ 

đại  của  Phật  chính  ngay  chỗ  này,  đáng  được  người 

tôn kính, đáng được người bội phục, cách nói này của 

Phật là chân lý. 

Thế nhưng  phàm phu chúng ta nghiệp chướng 

tập  khí  quá  sâu  nặng,  chúng  ta  thực  tế  ra  không  có 

năng lực hồi đầu, chúng ta từ mê rất muốn quay đầu 

lại nương vào tự tánh giác, rất muốn làm như vậy, thế 

nhưng  không  làm  được.  Vậy  người  nào  có  thể  làm 

được? Người có thể làm được thì chúng ta không gọi 

họ là phàm phu. Ở trong pháp Đại thừa vừa quay đầu 

lại thì siêu phàm nhập thánh. Trên kinh đã nói Bồ Tát 

Sơ Trụ, chân thật đã quay đầu.  “Sơ trụ”  gọi là “Phát 

tâm trụ”, chân thật từ mê quay đầu đến giác ngộ, phát 

tâm trụ, có thể thấy được vừa quay đầu, quay đầu từ 

chỗ nào? Từ mê quay đầu lại, mê rồi mới có sáu cõi, 

mê rồi  mới có  mười  pháp giới, cho nên từ mê ngay 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó quay đầu, chính là từ sáu cõi quay đầu lại, từ mười 

pháp giới quay đầu lại. Vậy bạn vừa quay đầu thì đến 

chỗ  nào  vậy?  Vừa  quay  đầu  thì  vào  pháp  giới  nhất 

chân. Đó là chư Phật Như Lai kỳ vọng chân thành đối 

với  tất  cả  chúng  sanh,  hy  vọng  chúng  ta  ngay  trong 

một đời này siêu phàm nhập thánh, chân thật là từ bi 

đến tột đỉnh, quan tâm thương yêu đến tột đỉnh, là lấy 

pháp chân thật chí thiện truyền thụ cho chúng ta, hy 

vọng  chúng  ta  ở  ngay  trong  một  đời  này,  chân  thật 

đạt đến thành tựu chí thiện viên mãn. Đây là cái tâm 

của Phật, là nguyện của Phật. 

Chúng ta từ tất cả tư tưởng sai lầm, kiến giải sai 

lầm quay đầu lại thì chánh tri chánh kiến. Chánh tri 

chánh kiến trên kinh Pháp hoa gọi là  “Phật tri, Phật 

 kiến” , tri kiến trên quả địa của Như Lai. Làm sao vừa 

quay đầu thì liền được tri kiến trên quả đại của Như 

Lai? Vừa quay đầu thì gọi là “tánh”, tri kiến trên quả 

địa  của  Như  Lai  là  tri  kiến  của  tự  tánh,  tri  kiến  của 

bổn  tánh,  chính  là  như  Bồ  Tát  Mã  Minh  đã  nói  ở 

trong  Khởi  Tín  Luận   “Bổn  giác  vốn  có”  28,  không 

phải từ bên ngoài đến, vì sao chúng ta vốn có? Phật 

tri Phật kiến có thể bị đánh mất, không khởi được tác 

dụng biến thành tà tri tà kiến. 

Then  chốt  chính  là  bạn  một  niệm  vừa  mê,  mê 

rồi thì đem chánh tri chánh kiến vốn có trong tự tánh 

của bạn biến thành tà tri tà kiến, khi vừa quay đầu, trí 

tuệ trong tự tánh liền hiện tiền, tự tánh pháp bảo. Mê 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





mất tự tánh, đức năng vốn có của chúng ta cũng khởi 

lên thay đổi, biến thành cái gì? Biến thành phiền não 

sanh  tử,  biến  thành  nơi  nơi  đều  bị  chướng  ngại, 

nghiệp chướng hiện tiền. Cho nên chúng ta phải “Qui 

y  tịnh”,  từ  trong  tất  cả  ô  nhiễm  quay  đầu  lại  nương 

vào  tâm  thanh  tịnh,  hồi  phục  lại  vạn  đức  vạn  năng 

của tự tánh chúng ta. Cho nên Tam qui y này, Phật là 

thể, Pháp là trí tuệ, Tăng là tác dụng. 

Từ  ngay  chỗ  này  xây  dựng  cùng  hiểu,  xây 

dựng  kiến  hoà  đồng  giải,  vậy  còn  lời  gì  để  nói. 

Đương nhiên làm cho chúng sanh chín pháp giới chân 

thật là tâm phục khẩu phục. Vì nghiệp chướng chúng 

ta  thực  tế  là  quá  nặng,  tập  khí  quá  sâu,  chúng  ta 

không chuyển đổi được, hay nói cách khác rất muốn 

quay đầu mà không quay được, như vậy thì phải làm 

sao?  Vào  lúc  này  thì  phải  tạm  dùng  pháp  phương 

tiện,  các  vị  phải  nên  biết,  phương  pháp  này  chỉ  là 

dùng tạm, có hữu ích đối với phàm phu sơ học. Đó là 

chúng ta cần phải tìm hình tướng Tam Bảo để nương 

tựa,  chính  là  trong  thế  pháp  nói  “Chúng  ta  phải  tìm 

núi để dựa”. 

Quy y “Phật” thì chúng ta tìm ai? Tìm bổn sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật, không sai, nhưng thực tế mà 

nói đây không phải là kỳ vọng của Thích Ca Mâu Ni 

Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hy  vọng  chúng  ta  học 

tập với A Di Đà Phật, bạn thấy trên kinh tán thán, tán 

thán A Di Đà Phật:  “Quang trung cực tôn, Phật trung 

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 chi vương” , tán thán A Di Đà Phật đến tột đỉnh. Nếu 

như chúng ta lấy A Di Đà Phật làm thầy, qui y A Di 

Đà Phật, thì  đây là nguyện vọng của Thích  Ca Mâu 

Ni Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật hoan hỉ vì bạn thật là 

biết nghe lời, bạn thật là hiểu chuyện. A Di Đà Phật ở 

đâu vậy? A Di Đà Phật không nơi nào không có. Lời 

nói này lại nói huyền rồi, không nơi nào không có, tại 

vì  sao  chúng  ta  không  nhìn thấy  Ngài?  Không nghe 

được  Ngài?  Không  tiếp  xúc  được  Ngài?  Ngài  chân 

thật là không ở nơi nào mà không có Ngài. Mắt thịt 

phàm phu chúng ta không nhìn thấy được, thế nhưng 

Thế  Tôn  đã  giảng  cho  chúng  ta  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”, “Kinh A Di Đà”, “Kinh Quán Vô Lượng Thọ”, 

kinh  chính  là  Phật,  Phật  không  hề  rời  khỏi  kinh. 

Chúng ta y theo phương pháp lý luận của kinh điển 

mà làm,  chính là qui  y A  Di Đà Phật, chính là thân 

cận A Di Đà Phật, chính là học tập A Di Đà Phật. A 

Di  Đà  Phật  mọi  thứ  đều  viên  mãn,  A  Di  Đà  Phật 

không hề có chút kém khuyết, là tấm gương tốt nhất 

cả đời cho chúng ta tu hành làm người, cho nên qui y 

A  Di  Đà  Phật,  thực  tiễn  Phật  bảo,  thực  tiễn  qui  y 

Phật. 

Qui y pháp cũng thực tiễn, “Pháp” hiện tại Tịnh 

Tông  lưu  truyền  5  kinh  1  luận.  Ở  trong  tất  cả  tông 

phái, ở trong tất cả pháp môn thì số lượng kinh điển 

của  Tịnh  tông  ít  nhất,  rất  là  thích  hợp  với  thời  đại 

hiện  đại  này. Thời  đại  hiện  đại  này  mọi người phân 

công rất là chặt chẽ, công việc rất bận rộn tranh thủ 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





từng giây, kinh luận bộ lớn chúng ta rất khó mà tiếp 

nhận, kinh điển của Tịnh tông thì dễ dàng nhiều. Nếu 

như thực tế công việc rất bận, năm kinh một luận vẫn 

thấy  quá  nhiều,  không  cách  gì  thọ  trì  thì  trong  năm 

kinh  một  luận  tùy  tiện  chọn  ra  một  loại,  bạn  cả  đời 

thọ trì phụng hành, đều được lợi ích viên mãn, vậy thì 

thuận tiện quá nhiều. 

Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới  thiệu  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc tường tận nhất là “Kinh Vô Lượng 

Thọ”.  Còn  trong  5  kinh  đơn  giản  nhất    là  “Đại  Thế 

Chí Bồ Tát niệm Phật Viên Thông Chương”, toàn bộ 

kinh văn chỉ có 244 chữ, còn ít hơn so với “Bát Nhã 

Tâm  Kinh”  mà  các  vị  thường  đọc.  “Bát  Nhã  Tâm 

Kinh”  260  chữ,  còn  đây  chỉ  có  244  chữ,  làm  gì  có 

chuyện không thể thọ trì chứ. Nhất định phải làm đến 

được  thọ  trì,  đọc  tụng  vì  người  diễn  nói,  đó  mới  là 

chân thật qui y, chân thật quay đầu. 

Cho nên chúng ta đọc tụng kinh văn, nhất định 

phải thâm giải nghĩa thú, chúng ta phải tường tận đối 

với  kinh  điển,  phải  thông  hiểu,  hiểu  được  càng  sâu 

càng tốt, hiểu cạn không được, phải hiểu sâu, không 

ngừng hiểu sâu vào, chúng ta từ sơ phát tâm mãi đến 

thành Phật, đều không thể gián đoạn. Kinh này hiểu 

được bao sâu? Xin nói với các vị  “Nghĩa sâu không 

 đáy, ý rộng vô biên” , nghĩa thú của kinh Phật là gọi 

tánh,  cho  nên  sâu  rộng  của  Ngài  cũng  gọi  là  tánh. 

Việc này chúng ta cần phải nên biết, phải từ trên nền 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tảng này mà xây dựng cùng hiểu y theo giáo huấn của 

Phật. 

Vừa rồi mới nói đây là giai đoạn ban đầu, còn 

khi  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

cho dù là cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng 

sanh  đều  là  “y”  tự  tánh  Tam  Bảo,  đó  là  pháp  chân 

thật,  không  còn  là  pháp  phương  tiện.  Bạn  xem  Phật 

pháp thù thắng dường nào, cùng hiểu có rồi, vậy cần 

phải nghĩ đến dùng phương pháp gì đạt đến hoà thuận 

cùng sống? Trì giới. 

 Hai là  “Giới hoà đồng tu”.  

Cái  chữ  “Giới”  trong  “Trì  giới”  này  cùng  là 

như  nhau  với  ý  nghĩa  “Trì  giới”  trong  Lục  độ,  là 

nghĩa rộng không phải là nghĩa hẹp. Các vị vừa xem 

thấy  giới  hoà  đồng  tu,  trì  giới,  luôn  luôn  là  nghĩ 

tưởng rất hẹp, nghĩ đến năm giới, bát quan trai giới, 

mười giới, cho đến các Bồ Tát tại gia thọ giới Bồ Tát, 

đem cái phạm vi này nghĩ được rất nhỏ rất hẹp, vậy 

thì  sai  rồi.  “Giới”  trong  “Lục  hoà  kính”  cùng  “Trì 

giới” trong “Lục độ” Bồ Tát nói là nghĩa rộng. Nghĩa 

rộng  phải  dùng  ngôn  ngữ  ngày  nay  để  nói,  chính  là 

giữ phép. Nói giữ phép thì mọi người đều dễ hiểu, cái 

ý này thì rộng. 

Phật ở trong tất cả kinh luận giáo huấn đối với 

chúng  ta,  chúng  ta  đều  phải  tuân  thủ.  Không  chỉ  là 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





giới  điều,  không  chỉ  phải  nắm  lấy  cương  lĩnh,  còn 

phải biết tế hạnh, lễ tiết nhỏ nhất ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày  chúng  ta  đều  phải  tuân  thủ.  Nếu 

như những lễ tiết vi tế này bạn xem thường, bạn quên 

mất thì bạn vẫn là mê hoặc điên đảo, bạn vẫn là bất 

giác. Không chỉ là giáo huấn của Phật mà cả pháp căn 

bản của quốc gia, hiến pháp, ngoài hiến pháp ra, ngay 

ở địa phương mình pháp tắc qui luật của họ, thậm chí 

đến phong tục tập quán, đạo đức quan niệm, lý luận, 

việc  này  không  thành  văn  tự  gọi  là  pháp  không  có 

văn tự, chúng ta thảy đều phải tuân thủ. 

Cho nên học Phật phải hiểu tất cả chư Phật Bồ 

Tát là người tuân thủ pháp tắc, người biết được pháp 

tắc  qui  củ  nhất  thì  đó  là  Phật,  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát 

làm  ra  tấm  gương  để  cho  chúng  ta  xem.  Giới  hòa 

đồng  tu  chính  là  dạy  cho  chúng  ta  phải  giữ  phép. 

Người  thông  thường  từ  nhỏ  đến  lớn  khi  còn  thơ  ấu 

phải  tiếp  nhận  giáo  dục  của  cha  mẹ,  phải  tiếp  nhận 

giáo huấn của thầy giáo, đây đều là giữ phép, phải từ 

nhỏ nuôi thành quan niệm giữ phép. 

Chúng  ta  học  Phật  vừa  vào  cửa  Phật,  thì  phải 

bồi  dưỡng  quan  niệm  giữ  phép,  chỉ  cần  có  thể  giữ 

phép, nhất định có thể hoà thuận cùng sống với mọi 

người. Sau đó áp dụng ngay trong cuộc sống “Thân 

hoà đồng trụ”. 

 Ba là  “Thân hòa đồng trụ”.  

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  cùng  với  rất  nhiều  chúng  sanh  hiện 

tiền cùng ở trên cái địa cầu này, đó là hoàn cảnh lớn. 

Chúng ta phải thương yêu cái địa cầu này, phải mỗi 

giờ mỗi  phút  hiểu được giữ gìn hoàn cảnh đời sống 

của chúng ta. Chúng ta hưởng thụ cũng phải để cho 

người  khác  hưởng  thụ,  ngay  đời  này  ta  hưởng  thụ, 

còn phải nghĩ đến còn có đời sau nữa, phải nghĩ đến 

để cho đời sau có được sự hưởng thụ tốt. Đây là từ 

đại hoàn cảnh. 

Vậy thì thu nhỏ lại, một quốc gia này của chúng 

ta,  chúng  ta  cùng  hòa  thuận  với  người  một  quốc  gia. 

Lại thu nhỏ nữa chính là một đoàn thể, như Cư Sĩ Lâm 

chúng ta, đây là một đoàn thể, trong đây có rất nhiều 

đồng tu, các đồng tu chọn ra một lãnh đạo đoàn thể, là 

Mộc trưởng và  cho  đến cán bộ lãnh đạo các bộ phận 

khác,  họ  cũng  chế  định  ra  pháp  qui,  chương  trình, 

chúng ta là một phần tử của xã đoàn này, qui củ trong 

cái xã đoàn này, thảy đều phải biết tuân thủ. 

Các cư sĩ tại gia khi các vị trở về nhà, cái gia 

đình  của  bạn  là  cái  xã  đoàn  nhỏ,  xã  đoàn  nhỏ  nhất. 

Người cả nhà bạn phải hoà thuận, người cả nhà đều 

có  thể  nghe  dạy  bảo  của  Phật,  tiếp  nhận  giáo  huấn 

của Phật, y theo lời  dạy trong  kinh  điển mà làm,  cả 

nhà bạn hoà thuận. Cho nên đó là chúng ta gọi  “Thân 

 đồng trụ”.  Nhất định phải biết làm! 

Chúng ta cùng với tất cả chúng sanh, cùng sống 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





trong  một  cái  hoàn  cảnh  này,  thì  làm  sao  có  thể 

không thương yêu cái hoàn cảnh này, làm sao có thể 

tùy  tiện  phá  hoại  cái  hoàn  cảnh  này?  Cái  ý  nghĩa 

trong đây rất sâu rất rộng, phải tỉ mỉ mà thể hội, mỗi 

niệm bảo hộ an toàn cho đoàn thể, mỗi niệm nghĩ đến 

hạnh phúc mỹ mãn cho tất cả mọi người trong đoàn 

thể.  Điều  kế  tiếp  Phật  dạy  chúng  ta  “Khẩu  hoà  vô 

tranh”. 

 Bốn là  “Khẩu hòa vô tranh”.  

Phật biết được những hiểu lầm kết oán của tất 

cả chúng sanh, tám chín phần mười đều là do lời nói 

tạo thành, nên gọi là nói nhiều ắt sai. Lời không nên 

nói quá nhiều, nói  nhiều  sẽ có sai lầm, dễ dàng dẫn 

đến nghi hoặc hiểu lầm của người khác, thế là liền kết 

oán với người. Sau khi kết oán thì oan oan tương báo 

không hề ngừng dứt. 

Ngay  trong  hữu  ý,  vô  ý,  tạo  thành  rất  nhiều 

chướng nạn trên đạo Bồ Đề. Cho nên người xưa dạy 

chúng ta  “Nói ít một câu chuyện, niệm nhiều một câu 

 Phật”.   Bạn  thấy  như  vậy  tốt  dường  nào,  ngay  khi 

chúng ta muốn nói chuyện, lời nói vừa đến cửa miệng 

“A Di Đà Phật”, biến thành A Di Đà Phật thì tốt. Cái 

cách này rất tuyệt, khẩu hoà vô tranh, chân thật làm 

đến  được  khẩu  hoà  vô  tranh,  chính  là  một  ngày  từ 

sớm đến tối nhìn thấy người, hoan hỉ vui vẻ “A Di Đà 

Phật”,  cho  dù  người  ta  nói  chuyện  gì  với  chúng  ta, 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều nói “A Di Đà Phật”. Vậy thì tốt, tâm bình khí hoà 

một câu A Di Đà Phật này là chân ngôn, ngoài câu A 

Di Đà Phật ra, toàn là vọng ngữ. 

Đọc kinh cũng  không thể được, chỉ niệm Phật 

mới  có  thể  vãng  sanh,  mới  có  thể  thành  Phật.  Đọc 

kinh vẫn còn có thể khởi vọng tưởng, vọng tưởng xen 

tạp  ngay  trong  kinh  văn,  thì  kinh  đó  có  đọc  cũng 

không  có  hiểu  quả,  không  có  tác  dụng.  Cho  nên 

người xưa nói  “Đọc kinh không bằng trì chú, trì chú 

 không  bằng  niệm  Phật”.   Vì  sao  vậy?  Phật  hiệu  rất 

đơn giản, vọng tưởng rất khó mà xen tạp ở trong, nếu 

càng  dài  thì  càng  dễ  xen  tạp.  Các  vị  tưởng  tượng 

xem,  bạn  đọc  chú  Lăng  Nghiêm,  nhất  định  có  vọng 

tưởng xen tạp ở trong đó, thời gian quá dài, sức mạnh 

nhiếp thọ của chúng ta không đủ, niệm một chú vãng 

sanh, chú vãng sanh thì tương đối rất ngắn, tinh thần 

tập trung, từ đầu đến cuối đọc qua một biến, đại khái 

vẫn không đến nỗi xen tạp, nếu như bạn đọc một lúc 

30  biến,  50  biến,  nhất  định  có  vọng  niệm  xen  tạp 

ngay trong đó, nhưng Phật hiệu đơn giản. 

Ngày trước tôi truyền dạy cho mọi người chính 

là niệm  một câu Phật hiệu “Nam  mô A Di Đà Phật” 

sáu  chữ,  mười  lần,  một  hơi  niệm  mười  lần,  trong 

mười  câu  Phật  hiệu  không  xen  tạp  một  vọng  niệm, 

một phút có thể làm được. Một phút lực nhiếp thọ của 

chúng ta có thể làm được, năm phút thì không thể làm 

được,  một  phút  thì  có  thể  làm  được.  Cho  nên  mỗi 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





ngày thời khoá này của bạn, chính là một phút mười 

câu Phật hiệu, mười câu Phật hiệu này, tương ưng với 

nguyên tắc niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí đã nói. 

Bồ  Tát  Ngài  nói   “Tịnh  niệm  tương  tục”.   Cái  “tịnh 

niệm”  này  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  “tương 

tục”  là  mười  câu  Phật  hiệu  từng  câu,  từng  câu  liên 

tục, mười câu. Vậy thì được rồi, một ngày niệm chín 

lần là ít nhất, đương nhiên là càng nhiều càng tốt, chí 

ít  một  ngày  phải  niệm  chín  lần,  tạo  thành  một  thói 

quen làm như vậy chân thật là một lòng chuyên niệm, 

lại có một nguyện vọng khẩn thiết cầu sanh Tịnh Độ, 

làm  đến  được  một  lòng  chuyên  niệm,  làm  gì  mà 

không  vãng  sanh  chứ?  Cho  nên  đừng  xem  thường 

một ngày niệm chín lần, nó chân thật có hiệu quả, nó 

là thuộc về tịnh niệm liên tục. 

Cho  nên  nhất  định  phải  làm  đến  được   “Khẩu 

 hoà vô tranh”.  Bao gồm tất cả pháp thế gian đều là 

giả,  đều  không  phải  thật,  có  gì  đáng  để  tranh  luận, 

người ta tán thán ta, là giả đừng ưa thích, không phải 

là thật, người ta hủy báng ta, nhục mạ ta, cũng là giả, 

hà tất sân hận. Họ mắng người khác vì sao bạn không 

tức giận? Vì đó không phải là mắng ta, mắng người 

khác nên bạn không hề tiếp nhận. Khi họ mắng bạn, 

bạn tiếp nhận về thì  liền tức giận, còn nếu bạn đem 

chính mình cũng xem thành người khác, coi  như họ 

mắng người khác không liên quan gì với ta, thì bạn sẽ 

không còn tức giận, vì “ta” là giả thôi. 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Danh là giả thôi, tướng cũng là giả thôi, người 

ta mắng, người ta làm nhục, thực tế mà nói cùng với 

cái danh này, cùng với cái tướng này, gió thổi qua tai 

không hề có liên quan, đây là chân tướng sự thật. Cho 

nên hiểu rõ chân tướng sự thật, lại đi học Phật, hiểu 

được một chút đạo lý, khi họ mắng thì ta “A Di Đà 

Phật cám ơn”, vì họ đã tiêu tai giải nạn cho ta, họ là 

đại thiện tri thức của chúng ta, đại ân nhân, mỗi một 

câu  của  họ  đều  tiêu  tai  giải  nạn  thay  ta,  nghiệp 

chướng của chúng ta sẽ được tiêu hết. 

Đây là thật  không phải  là giả, cho nên bạn có 

thể  hoan  hỉ  tiếp  nhận,  như  như  bất  động,  là  tiêu 

nghiệp chướng. Còn nếu như bạn thảy đều tiếp nhận 

nó hết rồi chính mình ở nơi đó sân hận, vậy thì bạn 

tạo  nghiệp  chướng.  Một  cái  là  tiêu  nghiệp  chướng, 

một  cái  là tạo nghiệp chướng, chỉ  ở ngay trong  một 

niệm,  khi  chuyển  đổi  lại  không  những  không  tạo 

nghiệp chướng trái lại còn tiêu nghiệp chướng. Phật 

thật có trí tuệ, Ngài dạy chúng ta tuyệt chiêu này. 

Cho  nên  đối  với  tất  cả  oan  gia  trái  chủ,  mỗi 

ngày chúng ta đem công đức tu tích được hồi hướng 

cho họ, báo đại ân của họ, vì những oan gia trái chủ 

này  ngày  ngày  tiêu  nghiệp  chướng  cho  ta.  Nghiệp 

chướng của chúng ta tích luỹ từ vô thỉ kiếp đến ngay 

nay vô lượng vô biên, may được những  oan gia trái 

chủ này, ngày ngày vì chúng ta tiêu nghiệp chướng. 

Các vị phải  biết, người mỗi  ngày tán  thán bạn, tâng 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





bốc  bạn,  không  thể  tiêu  được  nghiệp.  Vì  sao?  Tán 

thán nhiều thì bạn cống cao ngã mạn, họ lại sanh ra 

nghiệp chướng cho ta. “Khẩu hoà vô tranh” phải biết 

được nên làm như thế nào. 

 Năm là  “Ý hoà đồng duyệt”.  

Chân thật tu học tương ưng, như pháp rồi, bạn 

quyết định được pháp hỉ, pháp hỉ sung mãn, đời sống 

của bạn  an vui, chân thật  gọi  là “lìa khổ được vui”, 

bạn chân thật được an vui. 

Sự an vui này, các vị phải ghi nhớ, không phải 

nói bạn được tiền của, cũng không phải nói bạn được 

công  danh  được  phú  quý,  không  phải  vậy,  được  an 

vui.  An  vui  cùng  với  công  danh,  phú  quý,  tiền  của 

không có liên quan. Nếu bạn không tin tưởng, bạn có 

thể đi hỏi thử những người có địa vị rất cao, người có 

tiền của nhiều, bạn hỏi họ xem có an vui không? Họ 

không  vui,  một  mình  họ  không  dám  đi  trên  phố,  sợ 

người ta ám sát họ, ngày ngày đề cao cảnh giác, đời 

sống ở trong sự lo sợ, có cái gì vui chứ? Ra cửa phải 

có rất nhiều vệ sĩ, bạn nói xem có đáng thương hay 

không? Làm gì được như người nghèo không có thứ 

gì,  muốn  đi  đâu  thì  đi,  rất  tự  tại,  ai  cũng  không  sợ, 

cùng với ai cũng đều hoan hỉ. Cho nên an vui không 

có quan hệ gì với những thứ này. 

Cái an vui chân thật là pháp lạc, thông hiểu đối 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với chân tướng của vũ trụ nhân sanh, đó mới là thật 

an vui. Khởi tâm động niệm lời nói việc làm đều có 

thể  tương  ưng  với  lý,  tương  ưng  với  đạo  lý  này, 

tương ưng với chân tướng sự thật, vậy làm sao không 

an vui? 

“Ý hoà đồng duyệt” là mỗi người chúng ta đều 

y  theo  phương  pháp  lý  luận  cảnh  giới  của  Kinh  Vô 

Lượng Thọ để tu học, đều học tập A Di Đà Phật, thì 

thật an vui. Thế xuất thế gian không có bất cứ thứ an 

vui  nào  có  thể  so  sánh  được  với  an  vui  của  người 

niệm Phật, tu học bất cứ pháp môn khác cũng không 

thể sánh được với sự an vui của pháp môn niệm Phật. 

Nếu  như  bạn  nói  tôi  niệm  Phật  niệm  được 

nhiều năm đến nay, niệm được rất khổ sở, một chút 

an vui cũng không có, vậy thì đó là do nguyên nhân 

gì? Vì bạn vẫn chưa vào được cửa, bạn niệm không 

được  tương  ưng,  ngày  ngày  đọc  kinh,  đạo  lý  trong 

kinh nói không hiểu, không rõ ràng, không tường tận, 

nên  không  thể  đem  những  đạo  lý  này  dùng  ở  ngay 

trong cuộc sống của chính mình, có học mà không thể 

dùng  nên  cái  khổ  của  bạn  không  thể  lìa  khỏi.  Còn 

như  cái  bạn  đã  học,  thảy  đều  có  thể  áp  dụng  ngay 

trong cuộc sống, ngay trong cuộc sống thường ngày, 

từng  li  từng  tí,  đều  có  thể  tương  ưng  với  cảnh  giới 

phương  pháp  lý  luận  của  kinh  điển  thì  làm  gì  có 

chuyện không an vui chứ! 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Tây Phương gọi là Thế Giới Cực Lạc, hiện tại 

chúng ta tuy là chưa đi đến Thế Giới Cực Lạc nhưng 

không  khí  của  Thế  Giới  Cực  Lạc  có  rồi,  an  vui  của 

Thế Giới Cực Lạc có rồi, hiện tại liền có thể có được. 

Hiện tại là “hoa báo”, chứng thật quả báo thù thắng. 

 Sáu là  “Lợi hoà đồng huân”. 

Điều  cuối  cùng  này  rất  quan  trọng.  Phật  nói 

pháp thì  quan trọng nhất là câu đầu tiên và cùng câu 

sau  cùng.  “Lợi”  là  gì?  Chỉ  phước  báo  cá  nhân  của 

chúng  ta.  Lợi  hoà  đồng  huân,  cái  ý  này  chính  là  có 

phước  cùng  hưởng.  Ta  có  phước  báo  phải  cùng 

hưởng với tất cả mọi người, nhưng họ có phước báo 

ta không cần hưởng của họ. Phải có cái nhận biết này, 

ta có phước báo thì cho người ta hưởng, người ta có 

phước báo thì ta không nên hưởng của họ. Chúng ta 

chỉ có bỏ ra, không hề cầu lấy, tâm của bạn mới thanh 

tịnh, mới tương ưng. 

Nếu như  ta có phước báo  cung cấp cho người 

cùng  hưởng,  người  ta  có  phước  báo  ta  cũng  hưởng, 

thì như vậy liền biến thành có báo có thưởng. Có báo, 

có thưởng đó là có qua có lại, thì đó là làm ăn buôn 

bán, vậy thì chưa giác ngộ. Người chân thật giác ngộ 

chỉ có phụng hiến không có cầu lấy thì tâm của bạn 

rất thanh tịnh, nhiều tự tại. 

Thực tế xin nói với các vị, nếu các vị chân thật 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có thể làm như vậy, thì phước báo của bạn càng ngày 

càng  nhiều,  vì  sao  vậy?  Đức  năng  vốn  đủ  trong  tự 

tánh hiện tiền, chướng ngại trong tự tánh được thanh 

trừ.  Còn  nếu  ta  có  một  ý  niệm  muốn  hưởng  phước 

người khác  thì  đó chính  là  chướng  ngại,  đó  là  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Nếu vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước thảy đều không còn thì gọi là phước 

đức của tánh hiện tiền. 

Chúng ta xem thấy Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc  trong  kinh  điển  nói:  Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

nói Thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật, loại 

thù  thắng  trang  nghiêm  đó  không  những  nhân  gian 

không có, mà Đại Phạm Thiên cũng không có. Phước 

báo này của họ từ đâu mà có? Không phải do họ tu 

được, các vị phải nên biết, không phải tu được mà là 

từ trong tự tánh biến hiện ra, là từ trong tự tánh vốn 

sẵn đầy đủ, chỉ  cần chúng ta nỗ lực mà làm lợi  hoà 

đồng huân thì tánh đức liền có thể hiện tiền. 

Giả như vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của 

bạn chưa đoạn, bạn tu bố thí, bạn tu cúng dường, bạn 

có thể được phước không? Có thể được, bạn có được 

là  do  tu  đức  của  bạn,  đó  không  phải  là  phước  đức 

trong tự tánh vốn có mà là do cả đời này bạn đã tu, 

phước  đức  của  bạn  đã  tu  có  thể  báo  được  hết,  cũng 

chính là có thể dùng được hết, nếu không tiếp tục tu, 

phước báo dùng hết rồi thì không còn nữa. 

127 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Việc này chúng ta rất dễ dàng thấy được có thể 

nhìn  thấy  được  rất  nhiều  ở  trong  xã  hội  này,  họ  có 

phước báo do đời trước tu được, cả đời này không có 

tu, phước báo hưởng hết rồi thì không còn. 


****** 

 











128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 026) 

Ở trong kinh luận Phật nói với chúng ta, phước 

báo  của  người  thế  gian,  tiền  của  là  do  tu   “Tài  Bố 

 Thí”   mà  được,  bạn  bố  thí  được  càng  nhiều,  thì  tiền 

của mà bạn có được càng nhiều. 

Ngày nay chúng ta xem thấy trên thế giới này, 

có rất nhiều thương nghiệp qui mô, xí nghiệp to lớn, 

họ có tiền của rất là nhiều, từ do đâu mà có? Do đời 

trước tu được. Có rất nhiều là do rất nhiều đời tu tích 

mà được, ở ngay trong đời này duyên chín muồi, phát 

được tài nhiều đến như vậy, được quả báo thù thắng 

đến như vậy. Thế nhưng người hưởng phước là một 

việc rất phiền  não, vừa hưởng phước thì  liền hồ đồ, 

liền  bị  phước  báo  mê.  Sau  khi  mê  rồi  thì  họ  không 

chịu tiếp tục tu phước nữa, hơn nữa không có trí tuệ, 

cho dù muốn tu phước làm một chút việc tốt, làm một 

số việc từ thiện  phúc lợi  xã hội, tu được phước báo 

rất  nhỏ,  không  hiểu  được  tu  tích  phước  báo  lớn  thù 

thắng, họ không hiểu được. 

Thông minh trí tuệ là quả báo tu  “Pháp bố thí”  

mà được. Thế gian có người thông minh trí tuệ nhất 

đẳng siêu vượt người bình thường, những người này 

trong đời quá khứ tu pháp bố thí. 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Khoẻ  mạnh  sống  lâu  là  trong  đời  quá  khứ  tu 

tích   “Vô  Uý  bố  thí” .  Do  đây  có  thể  biết  đạo  lý  của 

nhân duyên quả báo, cùng với chân tướng sự thật là 

thật,  chân  thật  bất  hư,  tu  cái  nhân  như  thế  nào,  thì 

được cái quả báo như thế đó. 

Xã hội này ngày nay, nhất là ở vào thời đại hiện 

tại này của chúng ta (năm 1998) nếu như các vị bình 

lặng mà quan sát,  xã hội  hiện  tại này tràn đầy nguy 

cơ,  cả  một  thế  giới  không  tìm  ra  được  một  nơi  an 

toàn. Thành thật mà nói, không luận đó là địa vị của 

bạn, hay tiền của của bạn, quyến thuộc của bạn, liệu 

bạn có thể giữ được hay không? Ai cũng không dám 

nói.  Người  đầu  óc  sáng  suốt,  hiểu  rõ  qua  được  một 

ngày tính một ngày, ngày mai là như thế nào, ai biết 

được? Nhất là hiện tại nói đến kinh tế gọi là kinh tế 

bấp  bênh.  Kinh  tế  bấp  bênh  là  gì?  Chính  là   “Mộng 

 huyễn bào ảnh”  mà trên Kinh Kim Cang nói. Họ có 

thể  chưa  đọc  qua  Kinh  Kim  Cang,  nhưng  họ  cũng 

biết được “bào ảnh”, biết được thứ này không tồn tại. 

Cho nên chúng ta nhất định phải có cảnh giác cao độ. 

Vậy làm thế nào để có thể giữ gìn? Cần tu bố thí, bố 

thí nếu có thể không chấp tướng, công đức không thể 

suy  lượng.  Chấp  tướng  bố  thí  là  phước  báo,  đó  là 

phước  báo  có  lượng,  còn  không  chấp  tướng  bố  thí, 

phước đức liền biến thành công đức. Trên kinh luận 

Phật  thường  nói  về  điểm  này,  chúng  ta  thường  hay 

đọc đến, ngay trong giảng giải thường hay nghe nói 

đến,  có  giác  ngộ  hay  chưa?  Chân  thật  giác  ngộ  rồi 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải mau làm, không làm e rằng tương lai ngay đến 

cơ  hội  tu  phước  cũng  không  có,  cái  điểm  này  phải 

tường tận, phải thông hiểu. 

Bạn xem một khu vực Đông Nan Á hiện tại có 

rất  nhiều  quốc  gia  khu  vực,  giá  trị  tiền  tệ  đang  mất 

giá,  cho  nên  hành  thiện  bố  thí  phải  mau  làm.  Ngày 

nay  bạn  có  thể  tu  công  đức  một  trăm  vạn,  qua  vài 

ngày  thì  biến  thành  năm  mươi  vạn,  mất  đi  hết  phân 

nửa,  phước  báo  đó  của  bạn  liền  bị  rơi  xuống  thấp. 

Bạn phải nắm lấy cơ hội phải mau làm, đó là người 

thông minh, đó là người chân thật có trí tuệ. Tiền tài 

không nên để ngay ở bên mình, không nên để ở trong 

nhà,  để  ở  ngân  hàng,  để  ở  quầy  bảo  hiểm  thảy  đều 

không  đáng  tin,  chỉ  có  đem  nó  bố  thí  ra  để  tất  cả 

chúng  sanh  cùng  hưởng,  thì  phước  báo  chân  thật, 

phước báo vĩnh viễn không hư. Tại vì sao không đem 

những thứ bọt nước bấp bênh này, đem nó biến thành 

kim  cang?  Đem  nó  biến  thành  vĩnh  viễn  không  hư? 

Xem thấy những đồng tu chúng ta ngồi đây, có mấy 

người  giác  ngộ,  có  mấy  người  chân  thật  chịu  làm, 

chân  thật  chịu  phát  tâm.  Tôi  nói  lời  thật  với  mọi 

người, tôi không cần các vị bố thí cho tôi, một xu tiền 

tôi cũng không dùng đến, quyết không lừa gạt các vị. 

Còn  nếu  như  muốn  có  được  trí  tuệ,  muốn  có 

được thông minh, nhất định phải tu pháp bố thí. Hiện 

tại  nơi  đây  chúng  ta  tu  pháp  bố  thí  càng  ngày  càng 

thuận tiện. Hiện tại Cư Sĩ Lâm giảng kinh, một tuần 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





lễ 7 ngày, từ đầu năm đến cuối năm không gián đoạn, 

mỗi  ngày  giảng  kinh  không  gián  đoạn.  Bạn  có  thể 

giới thiệu bạn bè thân thích của bạn đến nghe kinh là 

pháp bố thí. Chúng ta giảng kinh ở nơi đây, mỗi lần 

giảng đều có thu âm thu hình, bạn đem những thứ này 

tặng cho bạn bè thân thích của bạn, cũng là thuộc về 

pháp  bố  thí.  Bên  ngoài  giảng  đường  của  chúng  ta, 


kinh  sách  kết  duyên  rất  nhiều,  bạn  mỗi  ngày  đến, 

chính mình có rồi, chính mình không muốn xem nữa, 

thử nghĩ xem còn có những người quen biết nào, họ 

vẫn  còn  chưa  tiếp  xúc  được,  có  thể  tặng  cho  họ,  có 

thể  gởi  cho  họ,  khuyên  bảo  mọi  người  có  cơ  duyên 

tiếp  xúc  được  Phật  pháp,  đọc  được  Phật  kinh,  nghe 

được Phật pháp, đều là thuộc về pháp bố thí, quả báo 

của pháp bố thí là khai trí tuệ. 

Trong bố  thí  Vô  uý,  điều  thứ  nhất  là  ăn  chay, 

không  sát  hại  tất  cả  chúng  sanh,  không  kết  oán  thù 

với  tất  cả  chúng  sanh.  Sau  đó  lại  có  thể  “Hộ  sanh”, 

bảo hộ chúng sanh, bảo hộ xã hội an định, bảo hộ an 

toàn sinh mạng cho tất cả chúng sanh, đây là thuộc về 

bố thí Vô Uý. Cho nên trong bố thí Vô Uý có không 

sát sanh, không trộm cắp. Trong ngữ nghiệp còn bao 

gồm  cả  không  nói  hai  chiều,  nói  hai  chiều  khiêu 

khích phải quấy khuấy động cả đôi bên, tội lỗi này rất 

nặng. Vì sao vậy? Đều là làm cho xã hội an toàn an 

định  bị  sự  tổn  hại,  cho  nên  luôn  là  tạo  một  loại  tội 

nghiệp, phải nhận lấy rất nhiều khổ báo, nghiệp nhân 

này sau đó sanh ra hiệu quả, liền kéo đến những khổ 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



báo này. 

Cho nên chúng ta phải ghi nhớ sáu điều này, ý 

nghĩa  trong  sáu  điều  này,  chúng  ta  phải  rất  rõ  ràng, 

rất tường tận, hiểu lý luận biết phương pháp làm thế 

nào  đem  nó  thực  tiễn  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày. 

Trong  một  nhà  của  bạn  tu  sáu  phép  hoà  kính, 

mỗi một người đều y theo lời giáo huấn của Phật mà 

làm,  gia  đình  của  bạn  liền  gọi  là  Tăng  đoàn.  Tăng 

đoàn các vị phải ghi nhớ không phải chỉ đoàn thể của 

người  xuất  gia,  là  chỉ  từ  bốn  người  trở  lên  cùng  ở 

chung với nhau, y theo sáu điều này mà tu hành, cái 

đoàn  thể  này  liền  gọi  là  tăng  đoàn.  Tăng  là  ý  nghĩa 

của thanh tịnh, là ý nghĩa của hoà thuận, cái đoàn thể 

nhỏ  này,  đôi  bên  tâm  địa  thân  tâm  thanh  tịnh  hòa 

thuận cùng chung sống, không phân tại gia xuất gia, 

không phân nam nữ già trẻ, cũng không phân bất cứ 

nghề nghiệp nào, bốn người cùng ở với nhau y theo 

phương  pháp  này  mà  tu,  thì  gọi  là  tăng  đoàn.  Tăng 

đoàn  xuất  hiện,  nhất  định  được  chư  Phật  hộ  niệm, 

long thiên thiện thần bảo hộ, vì sao vậy? Quá hy hữu! 

Đáng được người tôn kính. 

Bạn xem chúng ta đọc lời phát nguyện Tam qui 

y  “Qui y Tăng chúng trung tôn”.  “Chúng”, dùng lời 

hiện tại mà nói, chính là đoàn thể. Trong tất cả, đoàn 

thể  rất  đáng  được  người  tôn  kính,  cái  đoàn  thể  này 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





chính là Tăng đoàn, chính là loại đoàn thể tu sáu phép 

hoà kính, rất đáng được người tôn kính. 

Đó  là  Thế  Tôn  dạy  cho  chúng  ta  cùng  sống 

chung với mọi người, phải nên có tâm trạng như thế 

nào,  phải  hành  trì  như  thế  nào,  đều  là  dạy  chúng  ta 

đối nhân xử thế tiếp vật. Hay nói cách khác chưa nói 

đến Phật pháp, trước khi chưa học Phật thì trước phải 

học  làm  người,  trước  tiên  phải  làm  người  cho  tốt. 

 “Tam Phước, Lục Hoà”  đều là căn bản để làm người, 

nền tảng để làm người, từ ngay nền tảng này mà nâng 

lên cao, đó là học Phật. 

Khóa mục thứ ba: Tam học Giới-Định-Tuệ. 

Học Phật  bắt đầu học từ đâu? Phật  đem tất cả 

cương  lĩnh  của  Phật  pháp  dạy  bảo  chúng  ta “Giới-

 Định-Huệ Tam học” . Tất cả pháp mà Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  đã  nói  trong  49  năm,  quy  nạp  lại,  không 

ngoài  ba  sự  việc  này,  Giới  học,  Định  học,  Huệ  học. 

Hay nói cách khác, việc này giống như bạn đến cửa 

Phật để cầu học, Phật đem tất cả khoá trình giáo học 

của Ngài, bày ra để cho bạn xem, ngày nay chúng ta 

gọi  là  Tam  Tạng  kinh  điển,  Kinh-Luật-Luận  tam 

tạng. 

Kinh là nói “Định học”, Luật là nói “Giới học”, 

Luận là nói “Huệ học”, Giới-Định-Huệ tam học. Phật 

nói pháp, mỗi lần không luận nói được cạn, nói được 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sâu,  nói  được  dài, nói  được  ngắn,  quyết  định  không 

rời khỏi ba cái nguyên tắc này, rời khỏi ba nguyên tắc 

này thì không phải Phật pháp. 

Người  đời  sau  biên  tập “Đại  Tạng  Kinh” ,  nếu 

đem  những  kinh  điển  này  phân  loại,  phân  thành  ba 

loại  này,  thì  khó!  Phân  ra  thế  nào  đây?  Trong  mỗi 

một  kinh  đều  đầy  đủ  Tam  Học,  vậy  làm  sao  phân? 

Người xưa chỉ xem trong bộ kinh này, Tam học này 

bộ phận nào thì nói được nhiều, bộ phần nào thì nói 

được sâu, theo phương pháp này để lấy để phân. 

Thí  dụ Kinh Vô  Lượng Thọ bày ở ngay trước 

mặt chúng ta, Giới-Định-Huệ Tam học trong đây thảy 

đều  có.  Từ  phẩm  32  đến  phẩm  37,  chính  là  “Giới 

luật”, giới học. Thế nhưng tỉ mỉ mà xem bộ kinh này 

nói  “Định”  thì  tương  đối  nói  được  sâu,  số  lượng 

chiếm  được  nhiều  thì  đem  phân  vào  trong  “Tạng 

Kinh”.  Còn  nếu  như  bộ  kinh  này  giới  luật  Phật  nói 

được nhiều, số lượng lớn, còn số lượng của định huệ 

tương đối ít một chút, vậy thì liền xếp nó vào trong 

“Tạng Luật”. 

Việc  này  chúng  ta  cần  phải  thấu  hiểu,  bất  cứ 

một bộ kinh nào cũng đều đầy đủ Tam Học. Cho nên 

Tam học là tổng cương lĩnh tu học của chúng ta, hay 

nói  cách khác, ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

của  chúng  ta,  khởi  tâm  động  niệm  lời  nói  việc  làm, 

nhất  định  phải  tương  ưng  với  Tam  học:  Khởi  tâm 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





động niệm của chúng ta tương ưng với trí tuệ, tương 

ưng với định học, lời nói việc làm của chúng ta tương 

ưng với giới học, vậy thì bạn chân thật học Phật. 

Phật, Bồ Tát mỗi niệm đều tương ưng với Tam 

học, hạnh hạnh đều là viên mãn Tam học, đó là tổng 

cương lĩnh, không thể không nắm lấy. Đem cái cương 

lĩnh  này  áp  dụng  ngay  trong  đời  sống  tu  học,  đây 

chính gọi là Lục độ của Bồ Tát. Sáu nguyên tắc của 

đời sống Bồ Tát, cần phải tuân thủ nguyên tắc này. 

Khóa mục thứ tư: Lục độ. 

 Một là “Bố thí”.  

Trong Lục độ điều thứ nhất chính là “Bố thí”. 

Ý  nghĩa  của  bố  thí  rất  rộng,  bố  thí  là  dạy  chúng  ta 

buông  bỏ,  buông  bỏ  chính  là  bố  thí,  bố  thí  là  xả. 

Buông bỏ cái gì? Chúng ta có phiền não, vì sao bạn 

không  đem  phiền  não  buông  bỏ;  bạn  có  ngu  si,  bạn 

phải đem ngu si buông bỏ; bạn có ác nghiệp, bạn phải 

đem  ác  nghiệp  buông  bỏ;  bạn  có  sanh  tử,  bạn  phải 

đem sanh tử buông bỏ, thảy đều bố thí hết. 

Phàm phu nói: “Được! Tôi mọi thứ đều buông 

bỏ,  nhưng  thân  thể  không  thể  buông”.  Vậy  vẫn  là 

phiền não, thân thể không thể buông, thân thể thì có 

đắc  thọ.  Cái  thân  này  là  gì?  Thân  nghiệp  báo,  nên 

cũng phải đem thân thể này cũng buông bỏ, sau khi 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



buông bỏ thân thể, cái thân này liền biến thành thân 

tự  tại,  vậy  thì  an  vui.  Đem  cái  thân  nghiệp  báo  của 

bạn buông bỏ, lắc mình một cái liền biến thành thân 

tự tại. 

Ở  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  Phật  có  đến 

mười loại thân, tương lai chúng ta sẽ nói chính chúng 

ta  cũng  có,  nhưng  chính  là  bởi  vì  chúng  ta  không 

buông bỏ được cái thân nghiệp báo này, nên Trí thân, 

Pháp  thân,  Bồ  Đề  thân,  Ý  sanh  thân  của  chúng  ta, 

thảy đều không thể xuất hiện. Bạn nói xem đáng tiếc 

không?  Quả  nhiên  có  thể  đem  cái  thân  nghiệp  báo 

này  xả  đi,  mười  cái  thân  trên  quả  địa  Như  Lai  của 

chúng ta cũng thấp thoáng mờ ảo xuất hiện, đó mới là 

hạnh phúc chân thật, mỹ mãn chân thật. 

Đó  là  tôi  nói  bố  thí  với  bạn,  tất  cả  pháp  thế 

xuất  thế gian  đều không chấp trước, bạn liền buông 

bỏ. Bạn có thể dùng, có thể thọ dụng, nhưng  không 

thể chấp trước. Nhất quyết không nên chiếm làm của 

riêng,  chiếm  làm  của  riêng,  liền  biến  thành  nghiệp 

chướng,  thì  bạn  đang  tạo  nghiệp,  vậy  thì  hỏng  rồi, 

“Nghiệp”  quyết  định  “Chướng  đạo”,  quyết  định 

“Chướng tánh”. Người thông minh biết được cái thân 

này  không  phải  chính  mình,  huống  hồ  vật  ở  ngoài 

thân. 

Bồ  Tát  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói,  Bồ  Tát 

nói “Ta nói ta, ta không chấp trước ta, ta cũng không 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





chấp trước cái  của  ta”, vậy thì  đúng. Nói “Ta” là vì 

biểu  đạt  ý kiến, một  loại  phương tiện  câu thông với 

chúng  sanh,  phương  tiện  khéo  léo,  ngôn  ngữ  câu 

thông, mi mắt có thể truyền đạt ý, đó đều là thuộc về 

câu  thông.  Cho  nên  bạn  có  thể  dùng,  nhưng  bạn 

không thể chấp trước, vừa chấp trước liền biến thành 

tạo nghiệp. Không chấp trước, không có phân biệt, là 

công đức. 

 “Phương  tiện  thiện  xảo” :  “Xảo”  là  bạn  vận 

dụng được rất tự tại, “thiện” là bạn không dính mắc, 

biết được tất cả pháp như mộng huyễn bào ảnh, biết 

được tất cả pháp không sở hữu, tất cả pháp không thể 

có được. 

Trên Kinh Đại Bát Nhã Phật nói  “Bất khả đắc, 

 vô sở hữu”  29. 

Sáu  cái  chữ  này  đã  nói  mấy  trăm  lần,  làm  cho 

người  đọc  có  ấn  tượng  rất  sâu.  Đó  đều  là  Thế  Tôn 

phương tiện khéo léo để nói pháp. Cho nên chúng ta 

phải  hiểu  được chân đế của bố thí, phải  nên biết bố 

thí làm thế nào học tập ngay trong cuộc sống thường 

ngày. 

 Hai là “Trì giới”.   

“Trì giới” vừa rồi mới nói, giữ phép, giữ qui củ, 

nếu như không tuân thủ pháp độ, không tuân thủ qui 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



củ,  thì  không  chỉ  Phật  pháp  mà  thế  pháp  bạn  muốn 

thành công cũng khó, chân thật gọi là  “Bất y qui củ, 

 bất thành phương viên”  30. 

Chúng  ta  muốn  vẽ  một  vòng  tròn,  phải  dùng 

compa, chúng ta muốn vẽ một hình vuông, nhất định 

phải dùng thước cuộn, nên gọi là y qui củ mới có thể 

vẽ thành vòng tròn, mới vẽ được không sai. Việc nhỏ 

của  thế  gian,  đều  phải  tuân  thủ  theo  qui  củ  thì  bạn 

mới  có  thể  thành  tựu,  huống  hồ  đại  pháp  xuất  thế 

gian. 

Do  đây  có  thể  biết,  người  hiện  tại  học  Phật, 

xuất gia tại gia tứ chúng đồng tu, tôi xem mọi người 

rất  nỗ  lực,  rất  phấn  đấu,  ở  nơi  đây  chuyên  cần  học 

Phật pháp, dũng mãnh tinh tấn, ngủ nghỉ đều không 

đủ,  nhưng  phấn  đấu  như  vậy  rồi  mà  làm  sao  không 

nhận  được  hiệu  quả?  Do  nguyên  nhân  không  đúng 

pháp.  Không  đúng  pháp  chính  là  hiểu  được  qui  củ, 

tuy  là  phấn  đấu  mà  vẫn  cứ  không  nhận  được  hiệu 

quả. Không nắm được trọng điểm, đây là một nhân tố 

rất là quan trọng. 

Nếu như chúng ta không tiêu trừ đi cái nhân tố 

này, vẫn cứ là tiếp tục như vậy, mười năm, hai mươi 

năm,  ba  mươi  năm,  thậm  chí  đến  cả  đời,  vẫn  cứ 

không có thành tựu, vậy thì thật đáng tiếc. 

Kỳ thật lý luận phương pháp đều ở ngay trong 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





đó,  tuy  là  mỗi  ngày  đọc  tụng  nghiên  cứu,  thậm  chí 

giảng giải, kỳ thật  vẫn chưa thể hội  được, vẫn  chưa 

thể khế nhập, như: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại 

sĩ chi đức” chúng ta đã làm hay chưa? Hay: “Cụ túc 

vô  lượng  hạnh  nguyện”,  chúng  ta  có  “Cụ  túc”  hay 

không? Không cần nói đủ, có thể được một phần hai 

phần thì có lợi ích rồi, thì đã khác rồi. Còn nếu như 

nói  không  có  chút  hạnh  nguyện  nào,  thì  Phật  pháp 

của bạn không có gốc, không có nền tảng. 

Phía  trước  đã  nói  qua  với  các  vị,  Tam  Phước, 

Lục hoà là căn bản. Chúng ta không có tu học từ nơi 

căn bản, cho nên Tam học, Lục độ Bồ Tát vạn hạnh 

thảy đều là trống không, khởi tâm động niệm vẫn cứ 

là tâm luân hồi. Mỗi ngày tạo tác vẫn là nghiệp luân 

hồi, nếu cứ tiếp tục như vậy mà làm thì bạn làm sao 

có thể siêu thoát luân hồi? Không những bạn không 

thể siêu thoát luân hồi, ngay đến bạn cầu vãng sanh 

cũng có chướng ngại, bạn đều không đạt được. 

Cũng như  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  cuối  đời  đã 

nói  “Một vạn người niệm Phật, chân thật vãng sanh 

 có 3-5 người mà thôi”.  Pháp môn này, người xưa nói 

 “Vạn người tu vạn người đi” . Vậy mà tại vì sao một 

vạn người, nay chỉ có 3-5 người? Không đúng pháp, 

không  giữ  qui  củ,  tùy  tiện,  vậy  thì  không  cách  nào. 

Tùy tiện chính là thả theo phiền não tập khí của chính 

mình, tùy theo phiền não tập khí của chính mình mà 

lưu chuyển, việc tu học nếu muốn thành tựu thì khó. 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Ba là “Nhẫn nhục”.   

Nhẫn  nhục  cái  ý  này  là  nhẫn  nại,  phải  có  tâm 

nhẫn nại rất lớn. Pháp thế gian, việc càng lớn thì mức 

độ khó càng to, không có được cái tâm nhẫn nại, thì 

sự việc sẽ không làm đến được viên mãn. Phật pháp, 

đại  sự xuất  thế gian, đại  nghiệp phổ độ chúng sanh, 

phải có cái tâm nhẫn nại như thế nào thì bạn mới có 

thể  làm  được  thành  công?  Nhẫn  nại  không  gì  bằng, 

tâm  nhẫn  nại  vĩnh  hằng.  Cho  nên  học  Phật  nếu  bạn 

chưa  có  tâm  nhẫn  nại,  thì  bạn  quyết  định  không  có 

thành tựu. 

Ở trên kinh Phật đem những sự tướng của con 

người chúng ta, quy nạp thành ba loại lớn, việc làm 

này tiện lợi cho giáo học. 

 Thứ nhất: Người làm hại bạn, bạn phải có thể nhẫn. 

Thế  xuất  thế  pháp,  xưa  nay  trong  và  ngoài 

nước, gần như đều có một  định luật gọi là  “Việc tốt 

 nhiều dày vò”.  Không có việc tốt nào mà thuận buồm 

xuôi gió. Việc tốt càng lớn thì ma chướng càng nhiều, 

nếu như bạn không thể nhẫn nại, nếu bạn không bị hư 

hại, chính là bạn thoái tâm, vậy thì bạn làm sao có thể 

thành  công?  Cho  nên  phải  có  tâm  nhẫn  nại  cực  lớn. 

Trong đây việc quan trọng nhất, phải khắc phục phiền 

não  tập  khí  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  của  chính  mình. 

Việc này quan trọng hơn bất cứ thứ gì, cho nên mọi 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





sự  hãm  hại,  đố  kỵ,  huỷ  báng,  nhục  mạ,  làm  hại  của 

người,  đều  phải  có  thể  nhẫn  chịu,  phải  thấy  như 

không  có  việc  gì,  phải  tâm  bình  khí  hoà,  tiếp  nhận 

những chướng nạn này. 

 Thứ hai: Tai hại tự nhiên, bạn phải có thể nhẫn. 

Thí dụ: lạnh nhiều, nóng nhiều, đó là thay đổi 

của khí hậu, bạn phải có thể nhẫn nại. Trời quá nóng 

bức,  vậy  thì  giải  đãi  một  chút,  thời  khoá  không  thể 

hành trì, vậy thì không được, cái pháp phải tu có thể 

ngừng  nghỉ  một  chút.  Trời  quá  lạnh,  việc  này  cũng 

chịu  không  nổi.  Không  được  vậy,  bao  gồm  tất  cả 

những thứ tai hại của tự nhiên đều phải có thể nhẫn 

chịu, nhất định không thể cải biến, hoặc giả là giảm ít 

tu  học  của  chính  mình,  không  thể  được,  nhất  định 

phải dũng mãnh tinh tấn. 

Chúng  ta  thấy  ở  trong   “Văn  sao”   của  Đại  sư 

Ấn Quang, xem thấy lão pháp sư có một đoạn văn tự, 

một bức thư viết rất dài gởi cho cư sĩ Vệ Miên Châu. 

Vị  cư  sĩ  này  cũng  là  học  dưới  hội  của  lão  pháp  sư, 

tiếp nhận truyền thụ Tam qui y, ông ấy gặp phải tai 

nạn,  nhà  bên  cạnh  phát  hoả,  làm  cho  phòng  ốc  của 

nhà  ông  cháy  rụi,  tài  sản  trở  thành  một  đống  tro, 

người vợ bởi vì việc này mà qua đời. Nhà tan người 

mất,  chính  ông  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  như  ngây 

như dại, suốt ngày cứ ngu ngu khờ khờ. Có đồng tu 

đem  việc  này  nói  với  Đại  sư  Ấn  Quang,  Đại  sư  Ấn 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Quang đã viết một bức thư rất dài để khai thị chỉ bảo 

cho  ông:   “Nếu  như  người  chân  thật  học  Phật,  gặp 

 phải  tai  nạn  này,  phải  nên  nghĩ  được  thông,  tất  cả 

 huyễn hoá vô thường thế gian. Ngày trước có nhà có 

 tích lũy thì còn có bận tâm, hiện tại một đám lửa cháy 

 sạch  rồi,  không  phải  càng  tốt  hay  sao?  Không  còn 

 bất  cứ  việc  gì,  thì  một  lòng  niệm  Phật,  quyết  định 

 vãng  sanh.  Ý  niệm  vừa  chuyển  thì  đám  lửa  này  là 

 tăng thượng duyên tốt”.   

Có  mấy  người  ở  trong  tai  nạn  có  thể  chuyển 

tâm được? Việc này nhất định phải tu nhẫn nhục Ba 

La Mật, trí tuệ cao độ, ở trong tai nạn lớn là “Nghịch 

tăng thượng duyên” không những đối với đạo nghiệp 

của  chính  mình,  trái  lại  xúc  tiến,  nâng  cao,  vậy  thì 

chuẩn xác. 

 Thứ ba: Cách tu, bạn phải có thể nhẫn. 

Trong nhẫn nhục cái thứ ba là cách tu, tu hành 

thời gian phải rất dài, pháp môn bất cứ một pháp môn 

nào,  đều  có  độ  sâu  của  nó,  đều  có  độ  rộng  của  nó, 

không phải thời gian ngắn mà có thể tu tập thành tựu, 

phải  tu tập thời gian  dài, còn phải  thân cận thiện  tri 

thức. Thân cận thiện tri thức không dễ dàng, vào thời 

xưa gọi  là   “Hành cước” , người hiện tại  gọi là   “Bái 

 sơn”.  Hiện tại hiểu “Bái  sơn” là tham quan du lịch, 

đã hoàn toàn sai đi ý nghĩa bái sơn. Thời trước “Bái 

sơn” chính là tham phỏng thiện tri thức, là đi cầu học, 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





đi thỉnh giáo, hoàn toàn khác như hiện nay. 

Vào thời xưa ở Trung Quốc có một vị tham học 

nổi  tiếng  nhất,  làm  tấm  gương  cho người  đời sau  là 

Hoà thượng Triệu Châu. Tuổi tác của Hoà thượng đã 

cao, 80 tuổi, 80 tuổi vẫn đang “Hành cước”, vẫn đến 

khắp nơi tham phỏng, vì sao không ngồi lại nghỉ ngơi 

cho khoẻ? Bởi vì chính mình vẫn còn nghi hoặc vẫn 

chưa  thể  đoạn  nghi  sanh  tín,  thì  cần  phải  thân  cận 

thiện tri thức, đem cái nghi hoặc khai mở ra. Tín tâm 

thanh tịnh kiên cố sanh khởi ra thì bạn có thể ngồi lại 

cố gắng mà tu học, còn có nghi vấn, nghi là chướng 

ngại, mục đích tham học là đoạn nghi sanh tín, là một 

việc làm rất khổ cực, phải đi lắng nghe xem ở nơi nào 

có thiện tri thức, thì đến nơi đó để thỉnh giáo, cho nên 

đó là nói gian khổ của tu học. 

Lại nói với bạn, đoạn phiền não, đoạn tập khí, 

khó xả mà có thể xả, khó làm mà có thể làm, đều dựa 

vào nhẫn nhục, nếu bạn không có nhẫn nhục, bạn làm 

không được. Cho nên nhẫn nhục Ba La Mật ở trong 

Lục độ là điều vô cùng quan trọng. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  trong  hội  Kinh  Kim 

Cang  nói  Bồ  Tát  Lục  độ,  thế  nhưng  “Bố  thí”  cùng 

“Nhẫn nhục” nói được đặc biệt nhiều, phân lượng đặc 

biệt lớn. Đó  chính là nói  với chúng ta trong Lục độ 

hai  điều  này  là  quan  trọng  nhất:  Bố  thí  là  dạy  bạn 

buông bỏ, khó xả cũng có thể xả; Nhẫn nhục là then 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chốt thành tựu của chính bạn, bạn có thể nhẫn. Sau đó 

mới  có  thể  tinh  tấn,  mới  có  thiền  định,  mới  có  Bát 

nhã,  then  chốt  của  nó  chính  ngay  chỗ  này.  Nếu  như 

không  thể  nhẫn,  phía  sau  thảy  đều  không  có.  Phía 

trước bạn đã tu bố thí, trì giới, là phước báo hữu lậu 

sáu  cõi,  bạn  tu  được  phước,  phước  đức  không  phải 

công đức; Còn nếu như có nhẫn nhục thì có thể đem 

phước  đức  biến  thành  công  đức.  Cho  nên  sau  khi 

nhẫn nhục mới có tinh tấn. 

 Bốn là “Tinh tấn”.  

“Tinh” là thuần mà không tạp, “Tấn” là tiến mà 

không  thoái,  đạo  nghiệp  của  bạn  làm  sao  mà  không 

thành tựu? Đạo nghiệp thành tựu rồi, xin nói với các 

vị, tất cả đều thành tựu, cả sự nghiệp trên thế gian của 

bạn cũng đều thành tựu viên mãn. 

Bồ  Tát  có  kinh  doanh  sự  nghiệp  thế  gian  hay 

không? Có kinh doanh, sự nghiệp kinh doanh của họ 

ở  thế  gian  thảy  đều  là  đạo  nghiệp,  thành  tựu  bồ  đề 

Niết Bàn của chính mình, thành tựu chúng  sanh phá 

mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Tự, tha lưỡng lợi. 

Bồ  Tát  thị  hiện  tại  gia,  thân  phận  nam  nữ  già 

trẻ,  làm  việc  các  ngành  các  nghề,  bạn  phải  nên  biết 

đều là đạo nghiệp. Bạn xem ý niệm đó vừa chuyển, 

thì còn gì bằng được không? Khi vừa chuyển thì siêu 

phàm  nhập  thánh.  Phàm  phu  mỗi  ngày  mặc  áo,  ăn 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





cơm  là  phiền  não,  còn  Bồ  Tát  mỗi  ngày  mặc  áo  ăn 

cơm là tu hành, tinh tấn thì sau mới có thiền định. 

 Năm là “Thiền định”.  

Hiện tại chúng ta xem thấy có rất nhiều người 

tu  định.  Mỗi  ngày  cũng  ngồi  thiền,  thời  gian  ngồi 

cũng rất dài, nhưng không hề thấy họ có được định. 

Do nguyên nhân gì? Thành thật mà nói, chưa có nhẫn 

nhục thì họ làm sao được định. Người ta tán thán mấy 

câu thì vui mừng hết chỗ nói, mắng họ vài câu thì tức 

giận  vài  ngày cũng không tiêu được, thì  họ làm sao 

được  định.  Cho  nên  họ  xếp  bằng  ngồi  đó  quay  mặt 

vào vách, dáng vẻ cũng rất giống, chúng ta thấy được 

rất rõ ràng, nhưng xếp bằng quay mặt vào vách này là 

để khởi vọng tưởng, không phải thật vào định. 

Làm sao biết được là họ đang khởi vọng tưởng? 

Mắng  họ  vài  câu  thì  họ  liền  khởi  tức  giận,  vậy  thì 

việc  họ  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách  là  giả  không 

phải thật. Khởi tâm động niệm vẫn có danh vọng lợi 

dưỡng, vẫn có phải quấy nhân ngã, đều rơi vào trong 

phiền não, không liên quan gì với sự tu hành tu tập, 

cho nên họ không thể được định. 

Người chân thật được định, thì tâm địa mát mẻ 

tự tại. Cái gì là định? Trên đề kinh này của chúng ta, 

tâm  thanh  tịnh  là  định,  tâm  bình  đẳng  là  định.  Tâm 

của họ thanh tịnh, tâm của họ bình đẳng. Tâm thanh 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tịnh thì không có phiền não, Tham-Sân-Si-Mạn  cái ý 

niệm này không sanh, tâm thanh tịnh. Thế nào là tâm 

bình đẳng? Không có phải, quấy, nhân, ngã thì bình 

đẳng.  Còn  có  phải  quấy  nhân  ngã  thì  không  bình 

đẳng,  còn  có  Tham-  Sân-Si-Mạn    thì  không  thanh 

tịnh. Cho nên công phu của thiền định là liền có thể 

đem phiền não, bất bình hoàn toàn trừ bỏ, đó là sức 

định. 

 Sáu là “Trí huệ”. 

Sức định đạt đến được trình độ nhất định thì trí 

tuệ  liền  khai,  giác  rồi.  Sau  thanh  tịnh,  bình  đẳng  là 

giác. Giác chính là trí tuệ Bát Nhã, Bát Nhã hiện tiền. 

Bát  Nhã hiện  tiền thì  công đức liền thành tựu, công 

đức  gì  vậy?  Đem  phiền  não,  phân biệt,  vọng  tưởng, 

chấp trước chuyển đổi lại, đó là công đức. 

Cho nên các vị phải nên biết, vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  cũng  không  phải  là  việc  xấu.  Ngày 

nay chúng ta phiền não nhiều, vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  rất  nặng,  xin  nói  với  các  vị,  là  việc  tốt 

không  phải  việc  xấu,  ngay  khi  công  phu  thiền  định 

của bạn sâu rồi, chuyển phiền  não thành bồ đề, vừa 

chuyển thì quay lại. Bạn xem trong Tướng tông nói: 

 “Chuyển  Đệ  Lục  ý  thức  thành  Diệu  quán  sát  trí; 

 chuyển Mạt na thức thành Bình đẳng tánh trí; chuyển 

 Tiền ngũ thức thành Thành sở tác trí; chuyển A Lại 

 Da thành Đại viên cảnh trí” . 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cái  thứ  gì  chuyển  vậy?  Sức  định.  Thiền  định 

mức độ sâu thì chuyển được, cái chuyển này chính là 

trong định sanh trí tuệ, thì liền chuyển được. Nếu như 

không có phiền não, xin nói với các vị, thì không có 

Bồ đề. Phiền não càng hướng bồ đề càng lớn, cho nên 

không nên sợ phiền não, cũng không cần phải lo, đến 

lúc đó chuyển đổi lại thành Vô Thượng Bồ Đề. Cho 

nên thành thật mà nói, trong Phật pháp nói thật là nói 

chuyển,  tuyệt  nhiên  không  phải  nói  “diệt”,  nếu  như 

nói đem phiền não đoạn diệt, phiền não diệt mất rồi, 

bồ đề cũng đoạn luôn, cũng diệt luôn, thì phiền phức 

sẽ to. 

Bồ Đề Niết bàn là cái gì? Chính là tự tánh Bát 

Nhã bị mê vọng chuyển biến thành phiền não, vốn dĩ 

là Bồ Đề, bởi vì mê mất tự tánh mới biến thành phiền 

não. Hiện tại vừa giác ngộ thì lại đem nó chuyển đổi 

lại.  Việc  này  chính  là  như  vậy,  không  phải  thật  đã 

đoạn,  thật  đã  đoạn  rồi  thì  bồ  đề  cũng  không  có,  tự 

tánh cũng không còn, vậy thì luống không, thế là sai 

rồi. 

Phật  pháp  không  phải  là  đoạn  diệt  không.  Ý 

nghĩa  Phật  pháp  nói  “không”,  nói  được  rất  sâu: 

“Không”  không  phải  là  vô,  không  phải  đoạn  diệt, 

không là có. Hữu vi vì sao nói nó không? Hữu mà có 

không tự tánh, không có tự thể, cho nên pháp duyên 

sanh,  duyên  khởi  tánh  không.  Phàm  hễ  nhân  duyên 

sanh  ra,  đều  không  có  tự  tánh,  không  có  tự  thể 

148 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Đương  thể  giai  không,  liễu  bất  khả  đắc”  31,  không 

phải không có tướng, không phải không có tác dụng. 

Tướng,  tác  dụng  là  chúng  ta  có  thể  dùng  nó,  nhưng 

quyết  định  không  thể  chấp  trước  nó,  quyết  định 

không  thể  chiếm  hữu  nó.  Bạn  muốn  chiếm  hữu  nó, 

chấp trước nó, vậy thì sai rồi, khác biệt phàm thánh 

chính ở ngay khoảng một niệm. 

Tốt rồi hôm nay thời gian đến rồi, chúng ta chỉ 

giảng đến đây. ADI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

(VCD 027) 

 “Cụ túc vô lượng hạnh nguyện, an trụ nhất thiết công 

 đức pháp trung”  (tiếp theo) 

Câu  kinh  văn  này  hàm  nghĩa  rất  là  sâu  rộng. 

“Hạnh” chính là hành vi đời sống, chỗ này chúng ta 

chỉ tiết lược một số cương lĩnh tu học, tiện lợi ngay 

trong cuộc sống thường ngày, đem những hành vi sai 

lầm của chúng ta, y theo những điều mục này để sửa 

đổi. Chúng ta đã nói qua Tam phước, Lục hoà, Tam 

học, Lục độ, sau cùng là Mười đại nguyện vương của 

Phổ Hiền Bồ Tát. 

Khi Tịnh tông học hội của chúng ta thành lập, 

tuyển chọn 5 khoá mục này, rất dễ ghi nhớ. Mỗi giờ, 

mỗi phút đều y theo 5 điều  mục này để tu học. Phía 

trước  đã  nói  qua  mười  nguyện,  sẽ  không  giảng  lại 

nữa. 

Trong 5 khoá mục này bao gồm hành môn vô 

lượng vô biên của Bồ Tát. Học Phật nếu như chúng ta 

tu  sửa  tư  tưởng  hành  vi  nhưng  lại  xem  thường  việc 

này,  thì  ở  trong  Phật  pháp  không  luận  nỗ  lực  dụng 

công thế nào để cầu giải, thậm chí đến nói pháp, có 

nói được hoa trời rơi rụng, cũng không được việc gì. 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Lúc trước lão sư Lý thường nói:  “Đáng sanh tử 

 thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế đó” , cũng chính 

là nói với liễu thoát sanh tử ra khỏi ba cõi không có 

liên  quan.  Cho  nên  không  luận  Phật  pháp  tiểu  thừa 

hay đại thừa từ đầu đến cuối đều chú trọng ở “Hành”, 

“Giải” vẫn là phương tiện trước “Hành”, đó là chúng 

ta không thể không biết. 

 “Nguyện”  là gì? 

Phía sau “Hành” có “Nguyện”, cái chữ này rất 

quan trọng. Chúng ta thường xem thấy trên kinh luận, 

nhất  là  chú  sớ  của  cổ  đức,  gọi  là   “Tương  chất  của 

 Hạnh Nguyện như đôi cánh của chim, như hai bánh 

 xe của xe” , nói rõ quan hệ của hành và nguyện, rất là 

quan trọng, rất là mật thiết. 

 “Nguyện dĩ đạo hành” , “Nguyện” là chỉ đạo, là 

lãnh đạo.  “Hạnh dĩ tiễn nguyện” , ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày,  phải  thực  tiễn  cái  nguyện  của 

chúng ta. 

Ngài Thanh Lương ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

giảng  về  phát  nguyện  cho  chúng  ta.  Trong  nguyện 

quan trọng nhất, là phải dùng tâm chân thành làm nền 

tảng của đại nguyện. Tất cả đại nguyện của Phật Bồ 

Tát ở trong nhân địa phát ra, đều là nương theo tâm 

Bồ Đề. Tâm Bồ Đề, Ngài Thanh Lương nói tương đối 

tường tận: “Hữu tâm chi lễ, Hữu tâm chi tướng, Hữu 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 tâm  chi  đức” ,  Ngài  phân  ra  ba  phương  diện  này  để 

nói. 

 “Tâm chi lễ” 

Tâm chi lễ chính là chúng ta thường nói, ngay 

trong kinh luận đã nói:  “Trực Tâm, Thâm tâm, Đại bi 

 tâm”.  Đây là cái lễ của tâm. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ,  tục  thường  gọi  pháp  môn 

phương  tiện  trong  đại  thừa,  thế  nhưng  cũng  phải 

nương vào tâm  Bồ  Đề. Ở trong quyển kinh  này  của 

chúng ta xem thấy ba bậc vãng sanh, điều kiện vãng 

sanh,  luôn  là  “Phát  tâm  bồ  đề,  một  lòng  chuyên 

niệm”.   

Tám cái chữ này, có thể thấy được phát tâm rất 

là quan trọng. Có rất nhiều vị đồng tu xem thường sự 

việc  này,  cho  rằng  tôi  niệm  Phật  chỉ  cần  một  lòng 

chuyên  niệm  thì  được  rồi,  đến  sau  cùng  khi  lâm 

chung  vẫn  cứ  là  bối  rối  chân  tay,  không  được  thọ 

dụng.  Nguyên  nhân  do  đâu  vậy?  Kém  khuyết  “Tâm 

bồ  đề”.  Tám  chữ  điều  kiện  vãng  sanh,  bạn  chỉ  làm 

được  bốn  chữ,  bạn  chỉ  làm  được  “Một  lòng  chuyên 

niệm”,  thế  nhưng  không  “Phát  tâm  bồ  đề”,  không 

được,  cho  nên  vẫn  cứ  không  thể  vãng  sanh.  Có  thể 

thấy được phát tâm bồ đề rất quan trọng. 

“Thâm  tâm”  trong  phát  tâm  bồ  đề,  chính  là 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Nguyện  tâm”,  hiếu  thiện  hiếu  đức.  Thông  thường 

nói, Chư Phật Như Lai Tứ hoằng thệ nguyện phát ra 

ở nhân địa. 

Tứ hoằng thệ nguyện. 

Tứ hoằng thệ nguyện là nói chung, đem tất cả 

chư Phật như ở ngay trong nhân địa, phát ra vô lượng 

đại  nguyện  đem  nó  quy  nạp  lại,  quy  nạp  đến  sau 

cùng, luôn không ngoài bốn nguyện này. Cho dù 48 

nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  cũng  có  thể  nói  quy  nạp 

ngay  trong  bốn  nguyện  này.  Cho  nên  bốn  nguyện 

này, liền biến thành pháp môn đại thừa, căn bản đại 

nguyện  trong  đó,  phát  nguyện  nhất  định  tương  ưng 

với nó. 

 Nguyện thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ”. 

Nhất định phải phát tâm nguyện độ chúng sanh. 

Vì sao phải  phát  nguyện độ chúng sanh? Phía trước 

đã  nói  qua  với  các  vị,  Bồ  Tát  nếu  như  không  độ 

chúng sanh, không giáo hoá chúng sanh, không giúp 

đỡ  chúng  sanh,  tâm  bồ  đề  của  họ  không  hiển  lộ  ra 

được.  Hay  nói  cách  khác  tu  học  của  chính  họ  thì 

không thể viên mãn được công đức. 

Cái  đạo  lý  này  tuyệt  nhiên  không  khó  hiểu. 

Người thế gian chúng ta thường nói: “Giáo học tương 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 trường,  sư  chất  đạo  hợp”  32 .   Thầy  giáo  dạy  học  trò, 

học trò cũng thường  “Khải phát”  thầy giáo, thầy giáo 

do học trò chất vấn nghi tình, hoặc giả là ngay trong 

cuộc  sống  thường  ngày,  thầy  giáo  xem  thấy  thường 

hay cảm ngộ, cái cảm ứng này giúp cho họ khai ngộ. 

Cho nên nếu không tiếp xúc học trò, vậy làm sao có 

thể thành công. 

Cho nên tánh đức viên mãn nhất định phải dựa 

vào  tiếp  xúc  quần  chúng  rộng  lớn,  mới  có  thể  hiện 

khởi được viên mãn. Đó chính là Thiện tài đồng tử vì 

sao sau cùng phải 53 lần tham học, chính cái đạo lý 

này,  nếu  Ngài  không  tham  học,  trí  tuệ  của  Ngài  sẽ 

không thể viên mãn. Cho nên ở thế gian này, bất cứ 

người nào, bất cứ phương thức đời sống nào, bất cứ 

nghề  nghiệp  nào,  Ngài  đều  phải  tham  học,  ở  ngay 

trong đó khởi phát trí tuệ, để trí tuệ của Ngài đạt đến 

viên mãn chân thật. 

Do  đây có thể biết  tu hành không phải nhốt  ở 

trong nhà để tu, nhốt ở trong nhà quyết định tu không 

thành. Cái điểm này các vị đồng tu cần phải biết nhốt 

ở trong nhà hưởng phước. Hưởng phước thì làm gì trí 

tuệ có thể sanh khởi được, không có đạo lý này. 

Chúng ta cũng từng nghe qua, nhà Phật tại gia, 

xuất  gia (cư sĩ tại gia cũng có)  bế quan, ở lều  tranh 

cấm  túc,  chúng  ta  cũng  thường  nghe  nói  có  những 

việc  này.  Thế  nhưng  đây  không  phải  là  việc  của 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  mới  học  có  thể  làm.  Vậy  đó  là  những  người 

nào?  Họ  thông  qua  tham  học  và  hai  trí  viên  mãn 

thành tựu, hai loại trí tuệ này chính là  “Căn bản trí, 

 hậu đắc trí” , họ đã được viên mãn, hay nói cách khác 

tốt  nghiệp  rồi,  không  còn nơi để  tham  học  nữa,  vào 

lúc này, phải nên phát nguyện giáo hoá chúng sanh, 

thành  tựu  trí  tuệ  chính  mình  rồi  thì  phải  dạy  người. 

Đây là thường qui, qui củ của chư Phật Như Lai, sau 

khi thành Phật thì làm gì? Sau khi thành Phật không 

phải  không  có  việc  làm,  không  phải  ngồi  ở  trong 

miếu để người ta cúng dường lễ bái, không phải làm 

như  vậy.  Sau  khi  thành  Phật  thì  phải  phổ  độ  chúng 

sanh,  phải  làm  cái  việc  này,  giáo  hoá  chúng  sanh. 

Phật pháp là sư đạo, các vị phải biết, Phật pháp là sư 

đạo, sư là rất tôn quý, tôn sư trọng đạo. 

Vào  thời  xưa,  Phật  pháp  cùng  thế  pháp  giống 

nhau  “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo” ,    thầy giáo 

không  thể  nói  tôi  đến  nhà  của  học  trò   “Ta  đến  dạy 

 cho con” , không thể nói lời nói này, làm gì có người 

cuồng vọng như vậy, bạn có bao nhiêu bản lĩnh, bạn 

dám dạy người? Cho nên sau khi Phật, Bồ Tát thành 

Phật,  cũng  rất  khiêm  tốn,  không  dám  nói  ta  có  học 

vấn,  ta  có  đức  hạnh,  có  thể  làm  thầy  người,  không 

dám  nói  lời  này.  Thầy  là  người  khác  tôn  xưng  họ, 

chính  mình  quyết  định  không  dám  xưng  thầy,  người 

khác tôn xưng họ, vậy thì phải làm sao? Chính mình 

thật đã thành tựu rồi, lại rất ngại không nói với người, 

người cũng không quen biết họ, làm sao người chịu 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





theo học với họ? Cho nên phải treo một cái bản hiệu, 

cái  bản  hiệu  này  chính  là  bế  quan,  ở  trong  núi,  cấm 

túc. Cái ý này chính là tuyên bố với quần chúng rộng 

lớn  trong  xã  hội,  trí  tuệ  đức  năng  của  tôi  có  được 

thành  tựu  rồi,  không  cần  phải  tham  học  bên  ngoài 

nữa, các người những người tham học, đều có thể đến 

chỗ của tôi, cái ý chính là như vậy. Cho nên bế quan 

là bởi vì không có pháp duyên, không có người mời 

họ giảng kinh, nên dùng cái phương pháp này, dùng 

phương pháp này là chờ đợi pháp duyên, cũng chính 

là đợi người khác đến thỉnh pháp. Một mặt chờ đợi, 

một mặt chính mình tiến tu  “Bách xích can đầu, cánh 

 tiến nhất bộ”  33, ở nơi đó chờ đợi. 

Người  thời  xưa  cầu  học,  cũng  phải  thân  cận 

thiện tri thức, ai là thiện tri thức? Người tên tuổi lớn, 

danh vọng cao, người hiện tại gọi là người danh tiếng 

rất cao, chưa chắc là thiện tri thức. 

 Vậy những ai là thiện tri thức? 

Đến khắp nơi tìm xem, ở nơi nào có người bế 

quan hay không? Lắng nghe có người bế quan, người 

bế quan chính là thiện tri thức chân thật, có thể đến 

nơi họ tham học, đến để thỉnh giáo. Còn nếu như bạn 

nêu  ra  những  nghi  vấn  này,  họ  không  thể  giải  quyết 

cho bạn, bạn có thể mở cái cửa bế quan của họ, mời 

ra  cùng  đi  tham  học  với  ta,  bạn  chưa  đủ  tư  cách  bế 

quan, vẫn phải nên đi làm học trò vì bế quan chính là 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



làm học trò đã viên  mãn, có thể làm thầy giáo. Cho 

nên “sư” là đạo, là rất tôn nghiêm, cần phải có người 

thỉnh pháp, Phật Bồ Tát mới xuất hiện giảng kinh nói 

pháp. 

Năm xưa Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện ở thế 

gian, Ngài ở dưới cội bồ đề đêm nhìn sao sáng, đó là 

thị  hiện  chứng  quả,  cũng  chính  là  thành  tựu  trí  tuệ 

đức  năng  cứu  cánh  viên  mãn.  Sau  khi  thành  tựu  thì 

phải hoằng pháp lợi sanh, nếu không có người quen 

biết  Ngài,  không  có  người  mời  Ngài,  ở  trong  tình 

trạng này, vậy thì Ngài phải vào Niết Bàn, liền ở nơi 

đó  toạ  hoá.  Thực  tế  mà  nói  như  vậy  thật  đáng  tiếc, 

Phật  đến  thế  gian  thật  không  dễ  dàng,  nhân  gian 

không có người quen biết Ngài, vẫn tốt, thiên nhân có 

thần  thông,  họ  biết  được,  cho  nên  họ  liền  giáng  hạ 

xuống  thế  gian  này  vì  thế  nhân  chúng  ta  mà  thỉnh 

pháp.  Thiên  nhân  ở  đâu  vậy?  Tịnh  Cư  Thiên  Nhân, 

Tịnh  Cư  Thiên  là  Tứ  Thiền  Ngũ  Bất  Hoàn  Thiên, 

chẳng  lạ  họ  đều  là  người  tu  hành,  họ không  phải  là 

người  thông  thường.  Ở  thế  gian  này  của  chúng  ta 

phàm thánh đồng cư, số lượng nhiều nhất có ba nơi. 

Thế  gian  này  của  chúng  ta  là  một  nơi  phàm  thánh 

đồng cư độ, có rất nhiều nơi sơn minh thuỷ tú, chúng 

ta  xem  thấy  sông  núi  có  linh  khí,  người  thế  gian 

thông  thường  nói  phong  thuỷ  rất  tốt,  vì  sao  có  linh 

khí? Vì sao phong thuỷ tốt như vậy? Xin nói với các 

vị, có chư Phật, Bồ Tát, có A La Hán tu hành ở nơi 

đó, cho nên phong thuỷ mới tốt. Cái đạo lý này ngày 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nay chúng ta hiểu rõ cảnh tuỳ tâm chuyển, ở nơi đó 

có Bồ Tát có A La Hán, tâm của họ thanh tịnh chân 

thành từ bi, tràn đầy trí tuệ đức năng, họ ở ngay nơi 

đó, hoàn cảnh ở nơi đó liền chuyển tốt, y báo tuỳ theo 

chánh báo chuyển. Ở nơi đây không có Phật, Bồ Tát, 

không  có  người  chân  chính  tu  hành,  thì  phong  thuỷ 

đó làm sao chuyển tốt được? 

Vào thời xưa có một số người không rõ cái đạo 

lý này, xem thấy xây dựng đạo tràng chùa miếu ở Đại 

lục Trung Quốc đều là ở nơi phong thuỷ rất tốt, ở nơi 

đó xây đạo tràng, đều thấy được người xuất gia, vẫn 

thật còn có một điều, điều gì? Biết xem phong thuỷ, 

đều chọn ở một nơi phong thuỷ rất tốt, xây dựng chùa 

miếu, xây dựng đạo tràng. Kỳ thật sai rồi, người xuất 

gia làm gì có chuyện đi xem phong thuỷ, người xuất 

gia vừa ở nơi đó, ở được vài năm, phong thuỷ ở nơi 

đó xấu cũng biến tốt, đó chính là đạo lý cảnh tuỳ tâm 

chuyển. Còn phàm phu là tâm tuỳ cảnh chuyển, vậy 

thì  khổ, vốn dĩ  phong thuỷ này không tệ, phàm phu 

đến ở nơi đó, ngày ngày sanh phiền  não, ngày ngày 

khởi  vọng  tưởng,  ở  đó  hai  ba  năm,  phong  thuỷ  tốt 

cũng biến thành phong thuỷ xấu. Nếu các vị đều hiểu  

được  cái  đạo  lý  này  thì  không  cần  phải  mời  người 

xem  phong  thuỷ  mà  tốn  những  món  tiền  oan  uổng, 

đều  bị  người  gạt  lấy  đi,  chính  mình  có  bản  lĩnh 

chuyển  phong  thuỷ,  đó  là  chính  xác,  còn  cho  rằng 

phải  dựa  vào  thầy  địa  lý  đổi  phong  thuỷ  cho  bạn, 

không có cái  đạo lý này. Nếu họ biết đổi, vì  sao họ 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không tự đổi phong thuỷ cho chính họ, ngay chính họ 

cũng không tự thay đổi, còn nói giúp bạn đổi, bạn có 

thể tin tưởng họ không? Cho nên người học Phật nhất 

định  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  không  nên  bị  người 

khác lừa gạt, không nên bị người dụ. 

Cho nên nhất định phải phát nguyện giúp đỡ tất 

cả chúng sanh khổ nạn, nguyện tâm phải lớn, phải lấy 

tâm bồ đề để nương theo. Trong tâm bồ đề không có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên tâm bồ đề 

tương ưng với hư không pháp giới, bạn xem cái tâm 

lượng này bao lớn, đó là chân tâm. 

Tâm của chúng ta vốn dĩ chính là lớn như vậy, 

mỗi niệm vì chúng sanh, không vì chính mình, chúng 

sanh  chính  là  chính  mình,  vậy  thì  đúng,  hoàn  toàn 

chính xác, tương ưng với chân tướng sự thật. Cái đạo 

lý này, chúng ta ở nơi đây trong lúc giảng giải thường 

hay  nói,  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  đích  thực  là 

một thể chính mình. 

Ngày  nay  thế  giới  này  phân  tranh  rất  nghiêm 

trọng,  ai  cũng  đều  biết  có  cái  kết  quả  này  là  do  bất 

thiện, thế nhưng ai cũng đều không chịu buông bỏ cái 

tranh chấp của họ, rốt cuộc vấn đề là do đâu? Chính 

ngay  tâm  lượng  quá  nhỏ,  chỉ  xem  thấy  lợi  ích  của 

chính  mình,  không  hề  xem  thấy  lợi  ích  của  người 

khác, cho nên làm  một  số việc  tổn người mà  không 

lợi mình. 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Người  thế  gian  thường  nói  “Tổn  người  lợi 

mình”, lời nói này nói sai rồi, không hợp đạo lý, tổn 

người  nhất  định  không  lợi  mình,  lợi  người  mới  là 

chân thật lợi mình, hại người thì làm gì có chuyện lợi 

mình, xưa nay trong và ngoài nước không có đạo lý 

này. Cho nên đây chính là tư tưởng sai lầm, mê muội 

của tâm lý, mê hoặc điên đảo. Tư tưởng kiến giải lời 

nói  việc  làm  của  họ,  hoàn  toàn  trái  ngược  với  chân 

tướng sự thật, đó gọi là phàm phu. 

Phật, Bồ Tát tư tưởng lời nói việc làm của các 

Ngài,  hoàn  toàn  trái  ngược  với  phàm  phu  chúng  ta, 

việc này đáng được chúng ta tham khảo, đáng được 

chúng ta nghiên cứu. Chư Phật, Bồ Tát các Ngài dùng 

là  chân  tâm,  trên  kinh  Đại  thừa  thường  nói: “Chân 

 tâm  lìa  niệm”.   Cái  ý  niệm  này  là  vọng  niệm,  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  trong  chân  tâm  không 

có.  Lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  cái 

chân  tâm  này  liền  gọi  là  chánh  niệm,  chánh  tâm, 

chánh  niệm,  chân  như.  Chân  như  là  chân  tướng  của 

vũ trụ nhân sanh hoàn toàn tương ưng, đó là chân tâm 

hiển lộ, nó không có chút ô nhiễm, không có chút mê 

mờ,  hiển  lộ  ra  trí  tuệ  vô  lượng,  đức  năng  vô  lượng, 

giáo hoá chúng sanh. 

Chúng sanh cũng phải có phước, cũng phải có 

huệ, mới có thể thân cận Phật đà. Nếu như phước huệ 

không đủ, luôn luôn là cơ hội lỡ qua trước mắt, thời 

kỳ mạt pháp cũng không ngoại lệ. Ngày nay chúng ta 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có thể có duyên đọc được di giáo của Phật, hơn nữa 

đọc  được  bản  gốc  tinh  hoa  nhất.  Cái  duyên  này  rất 

sâu, chúng ta tiếp xúc được có thể sanh tâm hoan hỉ, 

có  thể  tin,  có  thể  nguyện,  có  thể  hành,  đó  chính  là 

trên Kinh Di Đà đã nói:  “Không thể thiếu thiện căn, 

 phước đức, nhân duyên mà được sanh về nước kia”.  

Chúng ta hiển thị ra vô lượng kiếp đến nay, đời đời 

kiếp kiếp đã tu, thiện căn, phước đức, nhân duyên của 

vô  lượng vô biên  kiếp,  hiện  tại  chín  muồi,  chúng ta 

có thể gặp được cái  nhân duyên thù thắng này. Đây 

không phải là việc dễ, hiểu rõ rồi mới biết trân trọng, 

mới biết là đáng quý. 

Một  đạo  tràng  thành  tựu,  nhất  định  được  hộ 

niệm gia trì của tất cả chư Phật Như Lai, Thiên long, 

Thiện  thần  bảo  hộ,  hiệp  trợ,  cảm  ứng  tương  thông 

không thể nghĩ bàn,  mới có thể hình thành. Tôi  học 

Phật hơn 40 năm rồi, ở trên đài giảng kinh năm nay là 

39  năm.  Tôi  đã  đi  qua  rất  nhiều  nơi  nhiều  khu  vực, 

nhưng pháp duyên Phật pháp thù thắng thì không hề 

nơi nào vượt qua được nơi đây. Nơi này pháp duyên 

thù  thắng,  nói  rõ  nơi  này,  chúng  sanh  khu  vực  này, 

thiện căn phước đức nhân duyên chín muồi, nếu như 

không phải chúng sanh khu vực này nhân duyên chín 

muồi  thì  không  thể  có  được  cảm  ứng  này.  Phật  Bồ 

Tát vì sao chọn lựa nơi này để xây đạo tràng? Nhân 

duyên vô lượng. Nhân duyên không phải là phàm phu 

tiểu thừa có thể đoán biết, mà cảm ứng ở nơi đây, đặc 

biệt  là  ba  bốn  năm  gần  đây  nhất  cho  chúng  ta  cảm 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





xúc rất rõ ràng. Người tâm địa có chút thanh tịnh đầu 

óc rõ ràng gần như đều thấy được cái cảm ứng này. 

Chân thật không thể nghĩ bàn, đương nhiên ở nơi đây 

được là nhờ vào sự lãnh đạo hộ trì của cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên. Cư sĩ Lý lãnh đạo hộ trì ở nơi đây là  được 

tất  cả  chư  Phật  Bồ  Tát  gia  trì  không  phải  là  ngẫu 

nhiên. 

Ở khu vực nào, ở đạo tràng nào người lãnh đạo 

đều  muốn  làm,  vì  sao  không  được  Phật  Bồ  Tát  gia 

trì? Ông được Phật gia trì, đã chứng minh cho chúng 

ta,  mười  năm  trước  ông  bị  bệnh  ung  thư  nghiêm 

trọng, hết cứu rồi, ông cũng không xem bác sĩ, cũng 

không uống thuốc, một lòng niệm Phật đợi A Di Đà 

Phật đến tiếp dẫn. A Di Đà Phật không tiếp dẫn ông 

đến  Thế  Giới  Cực  Lạc,  cho  ông  một  nhiệm  vụ,  cho 

ông  một  sứ  mạng,  ở  nơi  đây  xây  dựng  đạo  tràng 

chánh pháp, tiếp dẫn chúng sanh căn tánh chín muồi, 

cái  gì  gọi  là  chín  muồi?  Ở  ngay  trong  một  đời  này, 

đáng  phải  đến  Thế  Giới  Cực  Lạc  để  làm  Phật,  tiếp 

dẫn  loại  chúng  sanh  này,  ông  có  sứ  mạng,  đó  là 

chúng ta chính mắt xem thấy, chúng ta có thể không 

tin tưởng hay sao? 

Duyên  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  không  thể 

nghĩ  bàn.  Cả  đời  tôi  giảng  kinh,  không  hề  rời  khỏi 

giảng đài, giảng bất cứ kinh luận nào cái pháp duyên 

đó  đều  không  bằng  giảng  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”. 

Duyên  của  quyển  kinh  này  thù  thắng,  chính  tôi  có 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cảm xúc rất sâu sắc. Giảng các kinh điển khác, thính 

chúng có được 2-3 trăm người thì không tệ rồi, giảng 

bộ kinh này, tôi thường xem thấy ngồi đầy chỗ, còn 

có  người  nói  với  tôi  “Ngài  chưa  xem  thấy  lầu  bốn 

cũng  ngồi  đầy  chật”.  Đây  không  phải  là  tôi  biết 

giảng, tôi mỗi một bộ kinh, chính tôi đều có thể giảng 

qua  được  thông.  Vì  sao  giảng  kinh  khác  không  có 

người nghe, giảng kinh này thì thính chúng nhiều đến 

như  vậy?  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  rất  nhiều  quyển, 

giảng quyển khác thì thính chúng không nhiều, giảng 

quyển này thì thính chúng đặc biệt nhiều, đây không 

phải  là  chứng  minh  tường  tận  cho  chúng  ta  sao? 

Chúng  ta  chọn  lựa  pháp  môn  này,  chọn  lựa  quyển 

sách  này,  chọn  đúng  rồi,  tất  cả  chư  Phật  hoan  hỉ, 

Long Thiên, Thiện Thần ở bên cạnh cổ vũ để chúng 

ta chân thật đoạn nghi sanh tín, không xen tạp, không 

gián đoạn, ngay trong một đời này quyết định thành 

tựu. 

Cư  sĩ  Lý  phát  đại  tâm,  chúng  tôi  cùng  nhau 

thương lượng, ông lần này vì “Kinh Hoa Nghiêm” và 

“Kinh Vô Lượng Thọ” đã xây hai toà tháp đồng. Các 

vị đều xem thấy, hai toà tháp này vào hiện tại là bậc 

nhất  trên  toàn  thế  giới,  không  nơi  nào  cao  hơn  nơi 

đây, không hề to hơn nơi đây, ông đặt cho nó cái tên 

là   “Hoa  Nghiêm  Song  Tháp” ,  vì  để  kỷ  niệm  giảng 

hai bộ kinh lớn này. Trên thực tế ý nghĩa này rất sâu, 

không  chỉ  có  chút  ý  nghĩa  này,  hai  bảo  tháp  này  là 

Bảo Tháp Kim Cang, trấn định nền tảng cái đạo tràng 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





này kiên cố, giống như trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

 “Đất này là Kim Cang thành tựu” , chánh pháp được 

kiến  lập  ngay  nơi  đây.  Chúng  ta  có  một  cái  nguyện 

báo đáp cư sĩ Mộc Nguyên, cũng báo đáp chúng sanh 

khu  vực  này  duyên  đã  chín  muồi.  Cái  duyên  này  là 

gì?  Cái  giảng  đường  này  giảng  kinh  một  năm  360 

ngày,  mỗi  ngày  đều  giảng,  không  thể  có  một  ngày 

gián  đoạn,  ngày  rằm,  30  chúng  ta  cũng  giảng,  ngày 

mùng  một  Tết  cũng  giảng  luôn,  cũng  như  nhà  ăn  ở 

lầu dưới lầu cơm chay miễn phí, họ tặng cơm chay, 

nghe  nói  năm  trước  một  năm  nghỉ  một  ngày,  ngày 

mùng một Tết không phục vụ, hiện tại nghe nói ngày 

mùng một Tết cũng phục vụ luôn, vậy mới viên mãn 

chứ! 

Ngày nay đi khắp nơi trên thế giới, có đạo tràng 

nào  một  năm  360  ngày  mỗi  ngày  đều  giảng  kinh? 

Không hề nghe nói qua. Cũng giống như hai toà tháp 

này vậy là thứ nhất trên thế giới. Tháp là thứ nhất thế 

giới, đạo tràng chúng ta giảng kinh thứ nhất thế giới. 

Ngoài  ra  còn  một  niệm  Phật  đường  ở  lầu  ba,  một 

ngày  24  giờ  không  gián  đoạn,  một  năm  360  ngày 

cũng không gián đoạn, đó cũng là thứ nhất thế giới. 

Cái đạo tràng này, giải hành đều tiến, giải hành tương 

ưng,  hai  cái  tháp  này  là  tháp  Giải  Hành,  đều  là  thứ 

nhất  thế  giới.  Trong  niệm  Phật  đường  khích  lệ  các 

đồng  tu  đến  niệm  Phật  mỗi  lúc,  chúng  ta  giảng  bộ 

kinh này chính là khuyên mọi người niệm Phật, niệm 

như thế nào vậy? Bồ Tát Đại Thế Chí dạy cho chúng 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ta  một  nguyên  tắc:   “Gom  nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm 

 tương tục” . 

“Tịnh”  là  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp, 

“Tương tục” là không gián đoạn. Niệm Phật như vậy 

mọi người nghe nói rồi, ngay trong cuộc sống thường 

ngày  chúng  ta  không  làm  được.  Thực  tế  mà  nói 

không  phải  không  làm  được,  ý  nghĩa  của  tương  tục 

rất nhiều. Thí dụ nói bạn hành trì thời khoá sớm tối 

mỗi  ngày,  thời  khoá  sớm  tối  không  cần  làm  nhiều, 

mười  phút,  nhưng  thời  khoá  sớm  tối  mỗi  ngày  đều 

không thiếu, cũng gọi là tương tục. Bạn ở trong mười 

phút này bạn không có hoài nghi, không có xen tạp, 

tiếp nối từng câu từng câu, tương tục, mỗi ngày đều 

niệm được mười phút, mỗi ngày tương tục, thì đúng 

rồi. 

Nếu như thực tế người rất bận, tôi cũng dạy qua 

các đồng tu, công việc của bạn rất bận, thời gian hành 

trì  sớm  tối  đều  không  có,  trên  kinh  Phật  dạy  cho 

chúng  ta,  bạn  có  thể  ở  ngay  trong  một  năm,  ngay 

trong  một  tháng  bạn  có  một  số  ngày  nghỉ,  bạn  đem 

thời gian nghỉ đó niệm Phật. Một năm luôn có một kỳ 

nghỉ tương đối dài một chút, thí dụ nói bạn có được 

mười  ngày  nghỉ  dài,  ngay  trong  một  năm  có  được 

mười  ngày  nghỉ,  năm  ngày  bạn  xử  lý  những  công 

việc cá nhân của bạn, còn lại 5 ngày bạn đến nơi đây 

để niệm Phật, mỗi năm đều đến niệm 5 ngày, cũng là 

tịnh niệm tương tục. Mỗi năm đều không gián đoạn, 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





mỗi  năm  đều  đến  niệm  5  ngày,  có  thể  thấy  được 

những gì Phật nói, đều là nói nguyên lý nguyên tắc, 

hợp  tình,  hợp  lý,  hợp  pháp,  người  người  đều  có  thể 

làm được. Nếu như  có rảnh  một  tháng có được  một 

kỳ  nghỉ,  ta  mỗi  một  tháng  đến  niệm  Phật  một  ngày 

hai ngày, nơi đây cũng như là đạo tràng Phật thất suốt 

năm. Chúng ta đem phương qui của Đại sư Ấn Quang 

ở núi Linh Nghiêm thực tiễn ở nơi đây. 

Cư sĩ Lý còn phát đại tâm, hy vọng tương lai ở 

bên cạnh đây xây dựng một thôn Di Đà, cúng dường 

người niệm Phật. Bạn đến nơi đây, tứ sự cúng dường 

của bạn, cơm áo ngủ nghỉ, thảy đều do nơi đây phụ 

trách,  bạn  không  cần  mang  đến  bất  cứ  thứ  gì,  bạn 

buông  bỏ  tất  cả  thân  tâm  thế  giới  đến  nơi  đây  ngày 

ngày  nghe  kinh,  ngày  ngày  niệm  Phật.  Không  phải 

ông  xây  Viện  Dưỡng  Lão,  mà  là  xây  làng  Di  Đà, 

cúng  dường  những  người  chân  thật  phát  tâm  niệm 

Phật,  muốn  cầu  sanh  Thế  Giới  Cực  Lạc.  Nếu  người 

muốn  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  để  làm 

Phật,  ông  cúng  dường.  Phước  báo  này  quá  lớn,  ông 

cúng dường Phật, không phải ông cúng dường người 

khác, cho nên khi đến làng Di Đà này, đến ở là một vị 

Phật  sống,  quyết  định  chúng  sanh  bất  thoái  thành 

Phật,  vậy  thì  còn  gì  bằng  không?  Cho  nên  cái  đạo 

tràng  này  nhất  định  phát  triển  đến  giải  hành  tương 

ưng. Hai cái tháp này đặt ở nơi đây, ý nghĩa rất là sâu 

xa, là chư Phật như lai an định tín tâm của chúng ta. 

Xem  thấy  hoàn  cảnh  này,  tín  tâm  của  chúng  ta  liền 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đầy đủ, nhất định không bị dao động. 

Cho nên nhất định phải phát đại nguyện phổ độ 

chúng  sanh.  Phổ  độ  chúng  sanh  nhất  định  phải  độ 

mình trước, chính mình không thể độ được cho mình, 

quyết định không thể độ được người khác. Thế nhưng 

có lẽ các đồng tu xem thấy trong Phật kinh thường: 

 “Chính mình chưa độ, trước độ người khác, phát tâm 

 của  Bồ  Tát” ,  các  vị  cũng  có  nghe  qua,  bạn  có  hiểu 

hay không? Đó là Bồ Tát, bạn có phải Bồ Tát không? 

Bạn  không  phải  Bồ  Tát  thì  không  làm  được,  còn 

người  ta  là  chính  mình  chưa  độ,  chính  mình  chưa 

thành Phật, thế nhưng họ thành Bồ Tát rồi. Thành Bồ 

Tát  rồi,  chậm  thành  Phật  một  chút  cũng  không  sao, 

họ độ chúng sanh trước, họ có năng lực có bản lĩnh, 

dám nói câu nói này. 

Ngày nay chúng ta là phàm phu, không dám nói 

câu nói  này, chúng ta nhất  định  phải  độ chính mình 

trước,  nếu  không  độ  chính  mình  trước  mà  độ  người 

khác,  chính  mình  vẫn  đọa  ba  đường,  đọa  địa  ngục, 

vậy  không  đáng  lo  sao?  Còn  chính  ta  thành  Bồ  Tát 

rồi, không cần lo, vậy thì chúng ta chính mình có thể 

không  cần  gấp  thành  Phật,  chỗ  đó  nói  “Được  độ 

chính  là  thành  Phật”.  Giống  như  Bồ  Tát  Địa  Tạng 

vậy,  học  trò  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng,  chính  là  những 

người tiếp nhận giáo hoá của Bồ Tát Địa Tạng, thành 

Phật không biết có đến bao nhiêu, Bồ Tát Ngài hiện 

tại  vẫn  là  Bồ  Tát,  Ngài  có  thể  nói  chính  mình  chưa 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





độ, trước độ người khác, Bồ Tát phát tâm, Ngài là Bồ 

Tát, lời này Bồ Tát Địa Tạng nói thì không còn lời gì 

để nói, thật là không hổ. 

Chúng ta nghe nói phải nghe cho rõ ràng, đó là 

Bồ Tát không phải phàm phu nên chúng ta quyết định 

phải độ chính mình trước, trước độ chính mình chính 

là  quyết  định  phải  cầu  sanh  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc. Nếu như có được cái phước báo lớn này, cái 

phước báo này, xin nói với các vị, nhân duyên hi hữu 

vô  lượng  kiếp.  Người  nào  ngay  trong  một  đời  này, 

không  cần  nói  nhiều,  một  năm  hai  năm  tốt  rồi,  một 

năm  hai  năm  không  làm  việc  gì,  ngày  ngày  nghe 

kinh,  ngày  ngày  niệm  Phật,  vậy  còn  gì  bằng,  giải 

hành tương ưng, làm gì đạo nghiệp không thành tựu. 

Đó  là  thế  gian,  không  cần  nói  là  nhân  thế,  trong  ba 

cõi,  người  có  phước  báo  lớn  đến  như  vậy  cũng  hi 

hữu, cũng không dễ dàng. Chưa độ chúng sanh phải 

thành tựu cho chính mình đã. Thành tựu chính mình 

thứ nhất phải đoạn phiền não phải trừ tập khí. 

 Nguyện thứ 2: “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”.  

Phiền  não  ngoại  duyên,  khó  khăn  nhất,  không 

dễ gì dẹp bỏ. Đời sống thực tế của chúng ta, ăn mặc 

đi đứng, phước báo của chúng ta không lớn nên mỗi 

một  ngày  vì  những  việc  thế  tục  này  mà  bôn  ba  lo 

buồn,  tâm  không  thể  định  lại.  Đó  là  sự  thật  khách 

quan, ai cũng không tránh khỏi. Người có tiền có thế 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lực, có địa vị, thành thật mà nói, những tiền của địa vị 

quyền thế này đều rất nguy hiểm, rất tan nhạt, rất dễ 

mất đi. Sau khi mất đi, bạn lại phải làm sao? Cho nên 

bất  cứ  một  người  nào  (không  luận  giàu  nghèo  sang 

hèn) đời sống đều tràn đầy âu lo phiền não, rất muốn 

tâm của chính mình định lại, để cố gắng dụng công tu 

hành, mà cũng không có được cái duyên phận, không 

có  cái  phước  phần  này,  hay  nói  cách  khác,  tập  khí 

nghiệp chướng quá nặng. 

Do  đó  Phật  dạy  chúng  ta  đoạn  phiền  não,  phát 

đại tâm là quan trọng. Chỉ cần chịu phát đại tâm chịu 

đoạn phiền não. Phiền não chưa đoạn được không hề 

gì, nhưng có phát tâm phải đoạn, có cái quyết tâm này, 

có cái thành ý này, liền được chư Phật Bồ Tát hộ trì, 

đến giúp đỡ bạn, đó là cảm ứng tương thông không thể 

nghĩ  bàn.  Đoạn  phiền  não  để  tâm  chính  mình  được 

thanh tịnh, thành tựu đức hạnh của chính mình. 

Giáo  học  của  Phật  pháp  cùng  quan  niệm  của 

nhà Nho, có thể nói  không hẹn mà gặp. Khổng Lão 

Phu  tử  Trung  Quốc,  giáo  học  của  Ngài  dạy  học  trò 

bốn khoá trình,  khoá thứ nhất chính là “Đức hạnh”, 

còn  giáo  học  của  Phật  pháp  khoá  thứ  nhất  “Đoạn 

phiền não”. Ý nghĩa hoàn toàn giống nhau. Khoá thứ 

hai trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện có “Học pháp môn”, 

đó  là  đạo  lý  nhất  định,  nếu  như  không  đoạn  phiền 

não,  mà  học  pháp  môn,  pháp  môn  nhất  định  không 

thể thành tựu. Việc này chúng ta phải nên biết, phiền 

169 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





não  bạn  không  đoạn,  học  tất  cả  pháp  môn  sau  cùng 

được kết quả gì? Tăng thêm tà kiến, không phải tăng 

thêm trí tuệ, đem cái bạn đã tu học, toàn bộ đều biến 

thành  tà  tri  tà  kiến.  Ai  đem  nó  biến  thành  tà  tri,  tà 

kiến  vậy?  Phiền  não,  Tham-Sân-Si-Mạn  .  Cho  nên 

phải thành tựu trí tuệ chân thật, nhất định phải đoạn 

phiền  não  trước,  phiền  não  đoạn  hết  rồi,  trong  Phật 

pháp  nói,  bạn  mới  là  một  pháp  khí,  thí  dụ  như  một 

món đồ, bạn là hoàn chỉnh, không có chút hư tổn nào, 

bạn có năng lực tiếp nhận đại pháp của Như Lai. 


****** 

 









170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 028) 

Phật  pháp  gọi  là  pháp  “Vô  lậu”.  “Lậu”  là  đại 

danh  từ  của  phiền  não,  thí  dụ  như  một  cái  tách  trà, 

nếu tách trà có lỗ thủng, khi đựng trà sẽ bị rò rỉ. Cái 

“lậu”  này  là  thí  dụ  cho  phiền  não,  có  phiền  não  thì 

đều  bị  rò  rỉ  hết,  không giữ  được,  nên  nhất  định  cần 

phải đoạn hết phiền não thì tách trà của bạn mới hoàn 

hảo, có thể đựng trà, có thể tiếp nhận vô lượng  pháp 

môn.  Có  như  vậy  mới  có  thể  bước  vào  ở  một  giai 

đoạn sau “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. 

 Nguyện  thứ  3:  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

 học”. 

Tu học pháp môn thành tựu, đối với chính mình 

mà  nói,  thành  tựu  vô  thượng  đạo  của  chính  mình, 

thành  tựu  “trí  tuệ  đức  năng”  viên  mãn  của  chính 

mình.  Đối  với  họ,  đối  với  chúng  sanh  mà  nói,  bạn 

không có “đức”, không có “năng”, không có “trí” thì 

bạn làm sao có thể phổ độ tất cả chúng sanh? Tất cả 

chúng sanh căn tánh không đồng nhau, nhu cầu khác 

nhau, bạn có thể mãn nguyện tất cả chúng sanh, khiến 

tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ, đó là phải  toàn 

năng,  toàn  trí.  Cho  nên  Phật  pháp  sau  khi  phát 

nguyện, phải thật làm, phải thật tu. 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Mấy ngày nay chúng ta lợi dụng một chút thời 

gian  rảnh,  trong  lúc  thu  âm,  đĩa  thu  âm  của   “Địa 

 Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh” , Thế Tôn vì chúng ta 

nói rõ, nhân duyên Bồ Tát Địa Tạng lúc mới sơ phát 

tâm  (đó  là  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  vô  lượng 

kiếp trước, cách với hiện tại chúng ta quá xa quá lâu, 

không cách gì tính đếm được), thân phận của Ngài là 

một vị trưởng giả, cư sĩ ở tại gia, không phải người 

xuất  gia.  Vị  đại  trưởng  giả  tử,  vị  đại  trưởng  tử  này, 

(chữ  “tử” này không phải  là  con trai  của đại  trưởng 

giả mà cái chữ “tử” là tôn xưng của Trung Quốc thời 

xưa,  lời  xưng  hô  tôn  kính.  Thí  dụ:  Chúng  ta  gọi 

Khổng Phu Tử gọi là Khổng Tử, Mạnh Tử, Lão Tử, 

Trang  Tử.  “Tử”   là  lời  xưng  hô  tôn  kính,  hiện  tại 

xưng hô đem lời tôn kính đặt ở phía trước, không để 

ở phía sau, nên hiện  tại là tôn kính  một vị  tiên sinh 

nào đó, cái chữ tử chính là ý nghĩa của tôn kính, vào 

thời trước cái chữ tử này đặt ở phía sau, hiện tại đem 

cái  chữ  tôn  kính  này  đặt  ở  phía  trước,  là  cái  ý  này), 

đại trưởng giả tôn kính, Ngài vì sao phát tâm? Ngài 

xem thấy tướng hảo của Phật mà phát tâm. Cho nên 

các  vị  đồng  tu  phải  biết,  “bảng  hiệu  trước  cửa”  này 

rất quan trọng. Hiện tại các công ty chú trọng bao bì, 

hàng  hoá  bên  trong  tốt  xấu  là  việc  thứ  yếu,  bao  bì 

nhất định phải xinh đẹp, đó là sự hấp dẫn. Chư Phật 

Như Lai hiểu được cái việc này, biết được tâm lý của 

phàm phu, cho nên bề ngoài làm được đặc biệt trang 

nghiêm,  đặc  biệt  tốt  đẹp.  Trang  nghiêm  bề  ngoài 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  phải  là  hoá  trang,  nhờ  hoá  trang  là  đồ  giả 

không  phải  thật,  cho  nên  trang  nghiêm  của  Phật  Bồ 

Tát 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp do tu mà có, thành tựu đức 

hạnh, cái điểm này quan trọng, thành tựu đức hạnh. 

Người  xem  tướng  đoán  mạng  thế  gian  thường 

nói “Tướng tuỳ tâm chuyển”, tướng mạo của chúng ta 

tuỳ  tâm  chuyển,  thể  chất  cũng  tuỳ  tâm  chuyển.  Sau 

khi  Bồ  Tát  thành  Phật  còn  phải  dùng  thời  gian  một 

trăm  kiếp  để  chuyên  môn  tu  phước.  Cho  nên  thành 

Phật gọi là nhị túc tôn, phước huệ đều viên mãn. Loại 

Phật  này  ở  trong  nhà  Phật  chúng  ta  gọi  là  Phật  của 

Tạng  giáo,  Phật  của  Thông  giáo,  các  Ngài  cần  phải 

dùng  thời  gian  một  trăm  kiếp  để  tu  tướng  hảo.  Còn 

Phật của Viên giáo từ trong tự tánh lưu xuất ra, vậy 

thì  không  cần  thời  gian  để  tu  tướng  hảo,  cái  quang 

minh tướng hảo đó chẳng phải  là 32 tướng mà Phật 

có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ, phàm phu 

chúng  ta  không  nhìn  thấy.  Cho  nên  Phật  của  Tạng 

giáo,  Phật  của  Thông  giáo  chưa  kiến  tánh,  mà  họ 

hoàn toàn là do thành tựu công đức, là do tu mà được. 

Trong  “Bách Kiếp Kinh”  nói với chúng ta, một 

tướng hảo phải tu một trăm công đức. Một trăm loại 

công  đức,  không  phải  một  trăm  cái  mà  là  một  trăm 

loại, mỗi một loại không biết phải tu thời gian dài bao 

lâu mới có thể tu được viên mãn. Vậy thì 32 tướng, 

các vị tưởng tượng họ phải tu 3200 loại công đức, tu 

thế gian bao lâu? Tu một trăm kiếp, 3200 loại phải tu 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





100 kiếp, mới có thể thành tựu 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp 

này. Cho nên chúng sanh có duyên thấy được tướng 

hảo của Phật, thì liền bị cảm động, do đó mà liền phát 

tâm. 

Chúng ta xem thấy phát tâm của đại trưởng giả 

tử  trên  Kinh  Địa  Tạng  cùng  trên  hội  Lăng  Nghiêm 

phát  tâm  của  tôn  giả  A  Nan  hoàn  toàn  giống  nhau. 

Tôn giả A Nan vì sao phát tâm xuất gia? Xem thấy 32 

tướng tốt 80 vẻ đẹp của Thích Ca Mâu Ni Phật cảm 

thấy loại tướng hảo này, không phải do cha mẹ sanh 

ra, nhất định do tu hành thành tựu, nên đây là nguyên 

nhân vì sao Ngài A Nam muốn xuất gia? Vì muốn có 

được  32  tướng  tốt  80  vẻ  đẹp,  Ngài  vì  việc  này  mà 

xuất gia, tu học cùng với Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Cho  nên  nhân  duyên  xuất  gia  không  cần  phải 

lo, cho dù nhân duyên như thế nào, chỉ cần bạn chịu 

tu, thành tựu sau cùng là chân thật. Từ ngay chỗ này 

mà  xem,  bảng  hiệu  bên  ngoài  vỏ  hộp  không  phải 

không quan trọng, chúng ta phải rất xem trọng cái sự 

việc  này,  xem  trọng,  chăm  chỉ  tu  học  chính  mình. 

Cho nên Phật giảng kinh trước đem “quả” trình hiện 

ra, chính mình tu tốt rồi, đó là quả báo, đó là để cho 

bạn xem. Sau khi bạn thấy rồi, thì bạn tự nhiên động 

tâm, bạn cũng muốn tu học. 

Cho nên cá nhân chúng ta là một tấm gương tốt 

cho  mọi  người,  mọi  thứ  đều tốt, dung mạo  tốt,  thân 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể  tốt,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  không  có  thứ  nào 

không tốt, đó chính là bảng hiệu, vậy thì có thể nhiếp 

thọ tất cả chúng sanh. Nếu bạn muốn giáo hoá tất cả 

chúng sanh, nếu muốn hoằng pháp lợi sanh, mà chính 

mình  bạn  không  chịu  làm  tốt  bên  ngoài  của  bạn,  thì 

làm sao được? Bên ngoài làm được tốt rồi, nhất định 

phải đoạn phiền não, nhất định phải học pháp môn. 

Chúng ta nêu ra mười câu:  “Chân thành, Thanh 

 tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi” , thường giữ cái 

tâm  này;  “Nhìn  thấu,  Buông  bỏ,  Tự  tại,  Tùy  duyên, 

 Niệm Phật” , phải thường tu cái hạnh này. Tâm hạnh 

của chúng ta phải tương ưng với 10 câu, 20 chữ này, 

quả nhiên tương ưng. Xin nói với các vị, chỉ ba năm 

diện mạo của chúng ta liền thay đổi, thể chất cũng sẽ 

thay đổi, vì sao vậy? Tướng tùy tâm chuyển. 

Cho  nên  cái  đạo  tràng  này  vừa  mới  xây  một 

năm  360  ngày,  mỗi  ngày  đều  giảng  kinh,  mỗi  ngày 

đều niệm Phật, không hề gián đoạn. Ở ngay cái đạo 

tràng này, chỉ cần ở được ba năm, sau khi đi ra quyết 

định khác với người thông thường, đây là đạo lý nhất 

định. Họ  ở cái  đạo tràng này, huân tu thời gian  dài, 

thân tâm thảy đều khởi lên thay đổi, làm gì mà không 

vãng sanh, làm gì mà không thành Phật chứ? Cho nên 

ngay  chỗ  này  tương  lai  thật  biến  thành  một  cái  đạo 

tràng tuyển Phật.  Chúng ta tuyển người để làm Phật 

thì  đến  cái  đạo  tràng  này  tuyển.  Cho  nên  Singapore 

cái  quốc  gia  này  có  phước,  không  thể  nghĩ  bàn,  cái 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





khu vực Đông Nam Á này có phước, có thể có một 

cái đạo tràng đúng pháp thù thắng như vậy được xây 

dựng  nơi đây,  chư  Phật  hoan  hỉ,  hộ  pháp  thiện  thần 

đặc biệt chiếu cố đối với khu vực này, việc này chúng 

ta có thể tưởng tượng ra được. Câu sau cùng trong tứ 

hoằng  thệ  nguyện  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện 

thành”. 

 Nguyện  thứ  4:“Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện 

 thành”.  

Chúng  ta  phải  đầy  đủ  cái  nguyện  này,  quyết 

định niệm Phật vãng sanh. Nếu như không niệm Phật 

vãng sanh, không tu pháp môn này, cái nguyện thành 

Phật  đạo này  rất  khó  khăn,  đó là  thật  không phải  là 

giả. 

Do  đó,  Bồ  Tát  thượng  thủ  trong  thế  giới  Hoa 

Tạng, Văn Thù, Phổ Hiền đều là thượng thủ trên hội 

Hoa  Nghiêm,  nhưng  ở  trên  hội  Hoa  Nghiêm,  các 

Ngài, cả hai vị đều phát tâm cầu sanh Thế Giới Tây 

Phương  Cực  Lạc,  đều  phát  nguyện  phải  thân  cận  A 

Di Đà Phật. Vì sao vậy? Tôi lần đầu đọc “Kinh Hoa 

Nghiêm” đọc đến đoàn kinh văn này, mê mờ không 

hiểu. Tôi nghĩ không thông, nếu như nói các Bồ Tát 

khác  phát  nguyện  cầu  sanh  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, chúng ta có thể nghĩ được thông, còn Ngài 

Văn Thù, Phổ Hiền là Bồ Tát Đẳng giác của thế giới 

Hoa Tạng, có lý do gì phải vãng sanh Thế Giới Tây 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phương Cực Lạc? Tôi đã có thời gian rất dài nghĩ đến 

việc này,  mới  nghĩ  ra  một  lý do, cái  lý do này nghĩ 

chắc  là  đúng,  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thành 

Phật nhanh, còn thế giới Hoa Tạng tuy là dần dần tu 

thành Phật, thời gian thành Phật phải dài, không thể 

được nhanh bằng thế giới Cực Lạc. Họ đến thế giới 

Cực Lạc vừa đến liền thành Phật, còn ở thế giới Hoa 

Tạng vẫn còn không biết phải đợi đến ngày nào tháng 

nào năm nào, đó là thật. 

Cho nên tất cả Bồ Tát không có một ai không 

hy vọng vãng sanh Thế Giới Cực Lạc, hy vọng sớm 

một ngày thành Phật. Họ không muốn để lỡ thời gian 

dài như vậy, mà không cần phải tu hành khổ đến như 

vậy. Cho nên nếu muốn giải quyết hai vấn đề này, chỉ 

có niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Văn thù, Phổ Hiền, 

không  chỉ  chính  mình  phát  nguyện  vãng  sanh,  Ngài 

không bỏn xẻn, không bỏn pháp, Ngài biết được pháp 

môn  này  hay,  phổ  biến  khuyên  bảo  thế  giới  Hoa 

Tạng,  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  đồng  sanh  Tịnh  Độ, 

Ngài làm  một  bộ này. Chúng ta thử  nghĩ  xem đó là 

Tỳ Lô Giá Na Phật, Văn Thù, Phổ Hiền là học trò đắc 

ý  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  học  trò  đắc  ý,  đem  đồ 

chúng của Tỳ Lô Giá Na Phật thảy đều đưa đến Thế 

Giới  Cực  Lạc,  đưa  đến  chỗ  của  A  Di  Đà  Phật.  Phổ 

Hiền, Ngài làm cho thế giới Hoa Tạng không còn ai, 

bạn  nói  xem  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  có  sân  giận  hay 

không?  Phật  không  giống  như  chúng  sanh,  nếu  là 

chúng  sanh  thì  không  thể  chịu  nổi   “Nơi  đây  pháp 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 duyên của ta tốt như vầy, bạn vừa đến đây, làm vậy 

 đều  làm  cho  pháp  duyên  này  của  ta  không  còn  gì 

 nữa,  đều  mang  đi  đến  nơi  khác  hết,  vậy  thì  còn  gì 

 đáng trách hơn không?” . Nhưng Tỳ Lô Giá Na Phật 

không những không tức giận, còn phải tán thán. Cũng 

giống như trên kinh này đã nói (nhưng đoạn kinh văn 

này  vẫn  chưa  giảng  đến)  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương 

Như  Lai  là  thầy  của  Bồ  Tát  Pháp  Tạng,  Pháp  Tạng 

Bồ  Tát  ở  Tây  Phương  xây  dựng  Thế  Giới  Cực  Lạc 

chính  mình  thành  Phật,  cũng  đem  tất  cả  những  đồ 

chúng dưới hội của Thế Gian Tự Tại Vương đều đưa 

đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Thế Gian Tự Tại 

Vương không những không tức giận, còn cổ vũ, nói 

Ngài làm đúng, vì sao vậy? Tất cả chư Phật Như Lai, 

chỉ có một tâm niệm, hy vọng tất cả chúng sanh mau 

mau thành Phật:  “Ngươi đến nơi đó mau thành Phật, 

 ở nơi đây của ta thành Phật chậm, ngươi đến nơi đó 

 của Ngài là đúng rồi” , bổn nguyện của Phật đạt được 

rồi.  Cho  nên  cách  làm  này  chân  thật  là  làm  rõ  bổn 

hoài  của  Phật,  làm  được  không  sai,  làm  được  chính 

xác, tâm Phật cùng tâm phàm phu đích thực là khác 

nhau. Cho nên chúng ta phải ghi nhớ, ngay trong một 

đời này muốn đầy đủ Tứ Hoằng Thệ Nguyện thì chỉ 

có cầu sanh Tịnh Độ. 

Ở thế gian này, chúng ta phải tu học công đức 

chân thật, công đức thứ nhất (trong công đức thì bao 

hàm  phước  đức,  tu  công  đức  đệ  nhất  đẳng,  đức  đệ 

nhất đẳng), công đức này không gì hơn khuyên người 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm  Phật,  đó  là  đại  phước  đức,  phước  đức  hy  hữu 

không gì bằng. 

Chúng ta ngày nay có cơ hội tu, có duyên phận 

tu, phải nên chăm chỉ nỗ lực mà tu học. Một câu  “Cụ 

 túc  vô  lượng  hạnh  nguyện”   sáu  chữ  này,  chúng  ta 

giới thiệu đến ngay chỗ này thôi, chứ còn ý trong sáu 

chữ  này  vô  lượng  vô  biên,  nói  một  năm  cũng  nói 

không hết, kinh văn phía sau còn dài, chúng ta chỉ nói 

đoạn này đến đây thôi. 

Thứ hai: “An trụ nhất thiết công đức pháp trung” 

[An trụ trong hết thảy pháp công đức] 

 “Công đức”  cùng “Phước đức” có khác biệt. 

Chúng  ta  cần  phải  nhận  biết  cho  rõ  ràng. 

“Công”  là  nói  “Công  phu”,  chính  mình  cần  phải  có 

công phu tu học chân thật, công phu thu hoạch được 

thì gọi là công đức. Thí dụ trì giới có công, thiền định 

chính là đức, do giới. Do đây có thể biết, bạn trì giới, 

do trì giới mà được “định”, cái giới đó thì gọi là công 

đức.  Còn  nếu  như  bạn  trì  giới,  trì  được  rất  tốt,  thế 

nhưng không thể được định, vậy thì trì giới có được 

lợi  ích  gì  không? Có!  Không gọi  là công đức gọi  là 

phước  đức.  Bạn  trì  giới  trì  được  rất  tốt,  rất  tinh 

nghiêm, bạn được phước báo của nhân thiên, đời sau 

hưởng phước, không phải công đức. 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Công đức có thể đoạn phiền não, công đức có 

thể chứng  được Bồ Đề, nhưng phước đức thì không 

thể,  phước  đức  không  thể  đoạn  phiền  não,  cũng 

không thể chứng Bồ Đề, chỉ có thể mang đến cho bạn 

phước báo. Công đức cùng phước đức chúng ta nhất 

định phải phân biệt rõ ràng. 

Tu định, tu định có công, trí tuệ liền khai, khai 

huệ  là  đức.  Tu  định  mà  không  thể  khai  huệ,  thì  cái 

định đó là phước đức, không phải công đức. Tu định 

mà không khai trí tuệ, thì phước đức ở trong trời Tứ 

Thiền.  Trong  cõi  trời  Tứ  Thiền  mà  hưởng  phước, 

không  thể  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não,  không  thể  siêu 

việt ba cõi sáu đường. 

Cho  nên  công  đức  cùng  phước  đức  khác  biệt 

nhau  rất  lớn,  chúng  ta  phải  nên  biết,  công  đức  làm 

sao mà tu? Công đức không hề rời khỏi  phước đức. 

Tu  phước  không  dính  mắc  chính  là  công  đức,  tu 

phước mà dính mắc chính là phước đức. Ví dụ nói ta 

tu tài bố thí, hy vọng tương lai được đại phú, vậy thì 

liền  biến  thành  phước  đức,  còn  như  ta  tu  tài  bố  thí 

 “Tam  luân,  thể  không” ,  không  có  bất  cứ  mong  cầu 

nào,  thì  liền  biến  thành  công  đức.  Nhưng  dù  bạn 

không có bất cứ mong cầu nào, thì ở ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày  của  bạn  cũng  không  thiếu  bất  cứ 

thứ gì vì trong công đức có phước đức, nhưng trong 

phước  đức  không  có  công  đức.  Cho  nên  chúng  ta 

không luận tu phước như  thế nào, thông thường nói 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ba loại bố thí này, tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí, 

bố thí được sạch trơn, then chốt là tâm địa phải thanh 

tịnh,  không  dính  vào  cái  tướng  bố  thí,  không  nên 

thường hay nghĩ đến ta có ân đức đối với người đó, ta 

có rất nhiều  việc  tốt  đối  với họ, không nên có cái  ý 

niệm này, có cái ý niệm này thì liền biến thành phước 

báo thì bạn không thể được định. 

 “Định”  là cái gì? 

“Định”  là  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  của  bạn  vốn 

không  thanh  tịnh,  cho  nên  bố  thí  tuyệt  đối  không 

nhận  báo  đáp,  thì  tâm  được  thanh  tịnh,  trong  tâm 

thanh tịnh cái phước báo đó bao lớn? Tận hư không 

biến pháp giới là chỗ chúng ta hưởng phước, không 

phải là bạn chỉ bố thí ở ngay chỗ này thì bạn ở ngay 

nơi  đây  hưởng  phước,  không  phải  vậy,  không  luận 

bạn  đến  bất  cứ  nơi  nào,  mười  phương  vô  lượng  vô 

biên  cõi  nước,  nơi  nào  bạn  đến  đều  được  hưởng 

phước.  Vì  sao  vậy?  Vì  tâm  lượng  rộng  lớn,  nên 

không có chướng ngại, cho nên phước của bạn to lớn, 

cái phước đó cũng khắp hư không pháp giới. Những 

đạo  lý  quan  trọng  này  là  ở  trên  kinh  Đại  thừa  này 

chúng  ta  phải  nên hiểu.  Nếu  như  chúng  ta  tu  phước 

mà thường hay dính vào: “Tôi ở ngay nơi đây ở khu 

vực này, đã kết duyên cùng với người ở khu vực này, 

tu  được  bao  nhiêu  phước”,  thì  bạn  tương  lai  hưởng 

phước,  đành  phải  đầu  thai  đến  nơi  đây  thì  bạn  mới 

hưởng  được  phước,  bạn  đầu  thai  đi  đến  nơi  khác, 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





người  ở  nơi  khác  đó  không  có  quan  hệ  gì  với  bạn, 

chưa  kết  được  cái  duyên  này,  thì  bạn  không  có 

phước.  Cũng  là  tu  như  nhau,  nhưng  được  phước 

không  như  nhau,  vì  sao  phải  làm  cái  việc  dại  khờ 

này? Vì sao không mở rộng tâm lượng? Trồng được 

chút  phước  nào,  cái  phước  rất  nhỏ,  đều  là  biến  hư 

không pháp giới, mọi nơi mọi chỗ đều hưởng phước. 

Chúng  ta  ở  trong  kinh  điển  đại  thừa,  chỗ  này  nhất 

định không thể xem thường, cho nên nhất định phải 

biết công đức cùng phước đức không như nhau. 

Chỗ này Phật  dạy cho chúng ta   “An Trụ Nhất 

 Thiết Công Đức Pháp Trung”. 

 Cái gì gọi là “An trụ” ? 

“An”  là  an  ổn,  “trụ”  là  trụ  ở  nơi  đó  bất  động. 

Thành thật mà nói, phàm phu chúng ta thật rất đáng 

thương không có chỗ trụ, người ta nói bạn  trụ ở nơi 

đâu vậy? Nếu như bạn có thông minh trí tuệ, bạn có 

thể  nói  với  họ  “tôi  ở  nơi  đó”.  Hiện  tại  ta  ở  Cư  Sĩ 

Lâm, làm gì có chỗ trụ? Không có chỗ trụ. Thân tìm 

một chỗ trụ, bạn có phòng ốc, có một cái nhà, là chỗ 

trụ  của  cái  thân  bạn,  có  cái  nhà  có  cái  phòng  này, 

thân liền được an ổn. Thân an nhưng tâm không an, 

then chốt nhất tâm phải trụ ở nơi nào đó? Đó là một 

vấn đề lớn. 

Chúng ta xem thấy ở trên Kinh Kim Cang, tôn 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giả Tu Bồ Đề thỉnh pháp với Thích Ca Mâu Ni Phật, 

câu thứ nhất liền hỏi:  “Ưng vân hà trụ?”  34. 

Cái ý này chính là nói cái tâm này phải nên trụ 

vào một nơi nào? Người thế gian hiểu được thân trụ, 

nhưng không hiểu được tâm trụ, cho nên cả đời bồng 

bềnh trải qua ngày tháng thật khổ sở, không luận họ 

có phước hay không phước. Có phước họ cũng khổ, 

không phước càng khổ hơn, cả đời ưu bi khổ não như 

vậy, bạn nói xem sống như vậy khổ dường nào. Nếu 

như hiểu được tâm phải có một chỗ để an trụ, cả đời 

của  người  này  liền  có  phước,  cả  đời  của  người  này 

liền  có  thành  tựu,  không  luận  ở  trong  thế  pháp  ở 

trong Phật pháp họ đều có thành tựu. 

Do đây có thể biết an trụ của tâm thật rất quan 

trọng, an ổn an trụ vào một nơi, trụ ở nơi đó bất động. 

Trong kinh luận Phật dạy bảo cho tất cả chúng sanh, 

căn  tánh  của  chúng  sanh  không  như  nhau,  cho  nên 

Phật dạy người an trụ cũng không như nhau. 

Thí dụ có những chúng sanh tâm lượng rất nhỏ, 

tâm nhìn nông cạn, nghe nói trên trời không tệ, ta đời 

sau  có  thể  sanh  thiên  thì  đã  rất  vừa  lòng  rồi,  bạn 

khuyên họ ra khỏi ba cõi, nhưng họ không có lòng tin, 

bạn  khuyên  họ,  họ  lập  tức  liền  thoái  lui:  “Nghiệp 

chướng của tôi sâu nặng, không được đâu, tôi không 

thể đi được, không thể ra khỏi”  .  Cho nên Phật đối với 

loại chúng sanh này mãn cái nguyện của họ, họ muốn 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





sanh thiên thì liền dạy cho họ phương pháp sanh thiên. 

Còn người căn tánh hơi lanh lợi một chút, biết 

được thiên phước cũng có lúc hưởng hết, hưởng hết 

rồi thì phải làm sao? Thời gian tuy là dài, dài cũng có 

lúc đến đoạn kết. Vậy cao hơn một bậc so với người 

khác rồi, họ biết được ngoài siêu việt luân hồi, ngày 

tháng trải qua tốt hơn nhiều so với trong luân hồi, họ 

có  cái  tâm  xuất  tam  giới.  Phật  liền  dạy  họ  phương 

pháp xuất tam giới, tâm an trụ ở nơi đó. 

Cho nên giáo học của Phật chân thật là khế cơ 

khế lý, thỏa mãn nguyện vọng của tất cả chúng sanh: 

Nếu  bạn  muốn  sanh  thiên,  Phật  liền  dạy  cho 

bạn,  tâm  của  bạn  nhất  định  phải  an  trụ  trong  mười 

thiện,  an  trụ  ở  trong  thập  thiện  nghiệp  đạo,  thường 

hay  sanh  thiện  niệm,  sanh  thiện  tâm,  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh, sau cùng chính mình được lợi ích, chính 

mình được lợi  ích  sanh thiên, cho  nên dạy người trì 

giới  tu  hành  mười  thiện,  tâm  của  bạn  an  trụ  ở  ngay 

chỗ này, quyết định được phước báo nhân thiên. 

Nếu như bạn muốn chứng được quả A La Hán, 

siêu việt sáu cõi sanh tử luân hồi, Phật liền dạy cho 

bạn an trụ ở trong pháp Tứ Đế. 

Nếu  bạn  muốn  làm  Bồ  Tát,  học  Phật  cũng  là 

quảng  độ  tất  cả  chúng  sanh,  Phật  liền  dạy  bạn,  tâm 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của  bạn  phải  an  trụ  ở  trong  Lục  độ.  Đó  là  Phật  dạy 

mọi người pháp an tâm. 

Nếu như tâm lượng của bạn quả nhiên là rộng 

lớn,  chí  nguyện  thù  thắng,  Bồ  Tát  còn  có  bên  trên, 

bên trên còn có Phật, trên Phật thì không còn nữa, ta 

phải  thành  Phật.  Cái  chí  nguyện  này  cao,  Phật  liền 

dạy bạn an trụ ở trong công đức thành Phật. Chỗ này 

“An Trụ Nhất Thiết Công Đức Pháp Trung”, cái pháp 

công đức này là chỉ “Di Đà nguyện hải, sáu chữ hồng 

danh”. Hay nói cách khác nếu bạn đem tâm an trụ ở 

trong  48  nguyện,  an  trụ  ở   “Phát  bồ  đề  tâm,  nhất 

 hướng  chuyên  niệm” ,  vậy  thì  đúng,  đây  là  pháp  cả 

đời này bất thoái viên mãn thành Phật, loại an trụ này 

thù  thắng  hơn  bất  cứ  loại  nào.  Chúng  ta  phải  hiểu 

được  cái  ý  nghĩa  này,  hai  câu  kinh  văn  này  là  nói 

hạnh nguyện công đức. 

CHÁNH  KINH:  “Du  bộ  thập  phương,  hành  quyền 

phương tiện” 

 [Dịch  nghĩa:  Du  bộ  mười  phương,  hành  quyền 

 phương tiện] 

Các vị Bồ Tát, những vị Bồ Tát này, chúng ta ở 

trên kinh xem thấy được rất rõ ràng, đều là Bồ Tát tu 

hạnh  Phổ  Hiền.  Như  ở  câu  nhất  này  đã  nói  “Hàm 

cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức”. 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Bồ Tát tu hạnh Phổ Hiền là những người nào? 

Từ chúng ta sơ phát tâm mãi đến vị Đẳng giác. Người 

sơ  phát  tâm  tuy  chưa  chứng  quả,  nhưng  chân  thật 

phát tâm, một lòng một dạ muốn học hạnh Phổ Hiền, 

con người này chính là trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã 

xưng tán “Đại tâm phàm phu”. Đại tâm phàm phu ở 

ngay  trong  một  đời  này  liền  có  cơ  duyên  làm  Phật. 

Cơ duyên gì vậy? Niệm Phật vãng sanh, thân cận Di 

Đà,  rất  nhanh  liền  thành  Phật,  không  cần  phải  thời 

gian  rất  dài,  cho  dù  là  nghiệp  chướng  sâu  nặng  đới 

nghiệp vãng sanh, hạ hạ phẩm vãng sanh. 

Trong  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ”  nói  với 

chúng  ta,  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  hạ  hạ  phẩm  cũng  chỉ  cần  12  kiếp  là   “Hoa  khai 

 kiến Phật ngộ vô sanh” . 12 kiếp so với vô lượng kiếp, 

so với ba A Tăng Kỳ kiếp, thời gian này rút ngắn lại 

được rất nhiều. Nếu chúng ta làm một sự so sánh thì 

thấy  cái  việc  này  rất  rõ  ràng.  Cũng  giống  như  bình 

thường Phật đã nói ở trong các kinh, “Hoa khai kiến 

Phật” là địa vị gì vậy? Phá một phẩm vô minh, chứng 

một phần pháp thân, là một địa vị như vậy, đó là Phật 

phương tiện nói. Còn nếu như chân thật nói “Ngộ vô 

sanh” thì là chứng được Bồ tát “Vô sanh pháp nhẫn”. 

Bồ Tát vô sanh pháp nhẫn là địa vị gì vậy?    Thất địa, 

Bát địa, Cửu địa. Địa vị như vậy, còn các vị thứ khác 

chúng ta không tính, Tam hiền vị thì không nói. 

Chúng ta nói Viên giáo, Bồ tát tam hiền vị của 

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Viên giáo, là từ “Viên giáo Sơ trụ”35 tu đến “Thập hồi 

hướng”36 mãn, phải một A Tăng Kỳ kiếp bạn mới đến 

đăng  địa;  Từ  Bồ  Tát  Sơ  địa37,  sơ  địa  là  mở  đầu  A 

Tăng Kỳ kiếp thứ hai từ “Sơ địa” Bồ Tát tu đến “Thất 

địa”38, bảy vị thứ lại là một A Tăng Kỳ kiếp. Hai A 

Tăng Kỳ kiếp mãn rồi bạn mới đăng “Bát địa”39. Số 

tự  A  Tăng  kỳ  kiếp  là  số  tự  thiên  văn,  chúng  ta  đều 

không cách gì tính đếm. 

Nếu  lấy  pháp  môn  thông  đồ  để  nói  thì  khi  đã 

chứng được Viên Giáo Sơ Trụ muốn tu đến Vô Sanh 

Nhẫn Vị, cần phải mất hai A Tăng Kỳ kiếp. Vậy thì 

khi  chúng  ta  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, trong khi chúng ta vẫn là phàm phu, không 

phải Sơ trụ Bồ Tát, là phàm phu, một phẩm phiền não 

cũng  chưa  đoạn,  nhưng  khi  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  chứng  được  địa  vị  Vô  Sanh  Pháp 

Nhẫn,  cũng  chính  là  chứng  được  địa  vị  của  Bồ  Tát 

Thất Địa cần bao nhiêu thời gian? 12 kiếp, không thể 

so sánh, thời gian này được rút gọn rất nhiều, vậy thì 

chỉ còn 12 kiếp. Xin nói với các vị (không luận Phật 

nguyện  gia  trì,  chính  là  nói  vẫn  chưa  đạt  được  oai 

thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì) bạn ở Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc tu hành 12 kiếp liền chứng 

được Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, cái đạo tràng tu 

hành này có thể nói là ở tận hư không khắp pháp giới, 

đạo tràng đó của A Di Đà Phật là đạo tràng đệ nhất, 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





bạn ở nơi đó tu hành nhanh. Vì sao được nhanh? Chỉ 

có tiến bộ không có thoái lui, nên ở nơi chốn đó của 

Ngài là viên chứng Tam bất thoái40, hạ hạ phẩm vãng 

sanh  cũng  đã  viên  chứng  tam  bất  thoái,  cho  nên  nó 

không có thoái chuyển. Các thế giới phương khác, Bồ 

Tát tu hành có tiến, có lùi, thông thường đều là tiến 

được ít mà thoái thì nhiều, cho nên phải cần có thời 

gian dài đến như vậy. Còn Thế Giới Cực Lạc không 

cần  thời  gian  đến  như  vậy,  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, không có một người nào mà không 

được sức gia trì của Phật. A Di Đà Phật từ bi đến tột 

đỉnh,  48  nguyện  mỗi  nguyện  gia  trì  người  hành  trì 

niệm Phật vãng sanh. 

Người hạ hạ phẩm vãng sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc có cần phải trải qua 12 kiếp mới hoa 

nở thấy Phật? Không cần thiết, sắp gần đến bên đó thì 

hoa nở thấy Phật. Do nguyên nhân gì vậy? Oai thần 

bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  Làm  sao  biết 

được?  Trong  48  nguyện  nói  được  rất  rõ  ràng,  sanh 

đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc đều là bậc A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, những điều A Di Đà Phật nói ra đều 

phải  tính đến, không thể nói  phát  ra cái  nguyện này 

mà không tính đến, nói ra phải tính xem. Ngài tuyệt 

nhiên không nói, người như thế nào vãng sanh mới là 

A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đã không có nói thì chính là 

lời nói chung chung, chỉ cần sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, thảy đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

vậy thì còn gì bằng! Hay nói cách khác sanh đến Thế 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  bạn  liền  bình  đẳng  với 

Thất địa, Bát địa, Cửu địa. 

Cho  nên  Đại  sư  Ngẫu  Ích  trong   “Di  Đà  Kinh 

 Yếu Giải”  nói, Ngài nói  “Đó là cảnh giới không thể 

 nghĩ bàn”.   

Nếu  bạn  nói  họ  là  Bồ  Tát  Thất  địa,  họ  không 

phải, vì sao vậy? Phiền não nhất phẩm chưa đoạn, họ là 

phàm phu, còn nếu bạn nói họ là phàm phu thì Trí tuệ 

của họ, Công đức của họ, Thọ dụng của họ, hoàn toàn 

giống với Bồ Tát Thất địa, Bát địa, đó là chỗ không thể 

nghĩ  bàn  của  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  “Yếu 

 Giải”  của Đại sư Ngẫu Ích cũng không thể nghĩ bàn. 

Đại sư Ấn Quang (như chúng ta biết đó là Bồ 

Tát  Đại  Thế  Chí  ở  Thế  Giới  Tây  Phương  tái  sanh), 

Ngài tán thán  “Yếu Giải”: “Cho dù là cổ Phật tái lai, 

 làm chú giải cho “Di Đà Kinh”, cũng không thể nào 

 vượt qua được cái bổn này” . 

Vậy thì Ngài đã đưa “Yếu Giải” này lên đến tột 

đỉnh  rồi.  Nâng  “Yếu  Giải”  thì  chính  là  nâng  Đại  sư 

Ngẫu  Ích, nếu Đại  sư Ngẫu  Ích không phải  là  A  Di 

Đà Phật tái sanh, nhất định cũng là Bồ Tát Quán Thế 

Âm tái sanh, nếu không mà nói, không đáng được Bồ 

Tát  Đại  Thế  Chí  tán  thán  đến  như  vậy.  Cho  nên 

chúng ta phải biết pháp môn này thù thắng không gì 

bằng. 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Thứ  nhất:  “Du  bộ  thập  phương” [Du  bộ  mười 

phương] 

“Du  bộ”  là  tham  học.  Người  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc đích thực là như vậy, mỗi ngày đều 

đến mười phương thế giới để bái Phật. Bái Phật chính 

là  thăm  hỏi,  thân  cận  chư  Phật  Như  Lai.  Chư  Phật 

Như  Lai  là  người  phước  đức  đệ  nhất  đẳng  của  thế 

xuất thế gian, thường hay thân cận các Ngài, thường 

hay nghe giáo huấn của các Ngài, chính mình trí tuệ 

liền khai mở, đức hạnh cũng dần dần được viên mãn. 

Đó là thân cận thiện tri thức, đó là người thông minh, 

xếp hàng với chư Phật Như Lai, vào cùng một hàng 

với các Ngài, vào câu lạc bộ của các Ngài, ngày ngày 

hoà  chung  với  chư  Phật  Như  Lai,  bạn  thử  nghĩ  xem 

bạn  làm  sao  mà  không  thành  Phật?  Không phải  hoà 

chung với Bồ Tát, mỗi ngày cùng ở chung với Phật, 

du  bộ  mười  phương,  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật, 

khai trí tuệ, mỗi ngày thân cận chư Phật, cúng dường 

thừa  sự  chư  Phật,  tu  phước  báo,  cho  nên  cơ  hội  tu 

phước tu huệ thì quá viên mãn. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  tu  phước,  muốn  tu 

huệ, không tìm được chỗ để tu, không biết được nơi 

đó có phước, không biết được, luôn luôn dùng sai cái 

tâm, tu sai rồi. Ở thế gian này chúng ta thấy được quá 

nhiều,  có  rất  nhiều  người,  đặc  biệt  là  người  có  tiền 

của, muốn làm một chút việc tốt, kết quả là đem tiền 

của  đó  bỏ  vào  trong  biển  lớn,  đá  chìm  đáy  nước 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không ích gì, không những không có lợi ích, còn rước 

lấy rất nhiều lỗi lầm. 

Thế  nhưng  người  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc thì không như vậy. Họ gặp được bậc chân thiện 

thức,  biết  được  nơi  nào  là  phước  điền  chân  thật. 

 “Thượng cầu, hạ hoá”  41, mười phương cõi nước chư 

Phật,  nhất  định  sẽ  gặp  được  quá  khứ,  bạn  bè  quyến 

thuộc đồng tham đồng học nhiều đời nhiều kiếp. Gặp 

được họ rồi nhưng họ không nhận ra bạn, còn bạn sẽ 

nhận  biết  được  họ.  Vì  sao  vậy?  Bạn  sanh  đến  Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  như  trên  kinh  nói  trí 

tuệ thần thông đức năng của bạn, gần như hoàn toàn 

hồi  phục,  gần  giống  như  A  Di  Đà  Phật,  thân  bằng 

quyến thuộc bạn bè thân thiết từ vô lượng kiếp trước, 

họ  ở  bất  cứ  đường  nào,  ở  bất  cứ  cõi  nào,  bạn  xem 

thấy đều quen biết. Phàm hễ có duyên thấy được rồi 

luôn sẽ sanh tâm hoan hỉ, có duyên mà, rất có duyên, 

bạn liền có cơ hội đến giáo hoá họ. 

Thứ  hai:  “Hành  quyền  phương  tiện” [Hành  quyền 

phương tiện] 

Chính là tuỳ loại hoá thân, tuỳ cơ diễn giáo. Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  người  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh, chỉ cần thấy qua A Di Đà Phật, ở bên cạnh A Di 

Đà Phật đi nhiễu quanh một vòng thì được rồi, bạn liền 

có năng lực đến thế giới khác tuỳ loại hoá thân. 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Như trong “Phổ Môn Phẩm” đã nói: Đáng dùng 

thân gì để độ, bạn liền có năng lực thị hiện ra thân đó. 

Loại  năng  lực  này  nếu  ở  trên  kinh  đại  thừa  thông 

thường nói, cần phải đạt được Viên Giáo Sơ Trụ Bồ 

Tát, Biệt Giáo Sơ Địa Bồ Tát, cũng chính là nói bạn 

phải  đạt  được   “Phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một 

 phần pháp thân” , người như vậy mới  có được năng 

lực này. 

Phật,  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới  không  cái 

năng lực này, tùy loại hoá thân họ không làm được; 

Còn Bồ Tát trong pháp giới Nhất chân thì liền có thể 

làm được. 

Cho nên bạn phải nên biết, nhất định phải nên 

biết,  cơ  hội  vãng  sanh  quyết  định  không  thể  để  lỡ 

qua, để lỡ rồi, thì thật sai lầm, thật đáng tiếc. Bất cứ 

thứ  gì  ở  thế  gian  đều  là  giả,  chỉ  có  một  việc  này  là 

thật,  bạn  xem  chúng  ta  là  phàm  phu  nghiệp  chướng 

sâu nặng đến như vậy, kiến tư phiền não làm gì có thể 

đoạn  được  đâu.  Thông  thường  tu  hành,  sơ  quả  tiểu 

thừa  chúng  ta  cũng  không  có  năng  lực  chứng  được, 

88 phẩm kiến hoặc ba cõi này, chúng ta có bản lĩnh 

đoạn được hay sao? Không đoạn được. Hay nói cách 

khác sơ quả cũng không đạt được. 

Thế nhưng chúng ta chân thật phát tâm Bồ đề, 

một  lòng  chuyên  niệm,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  nhờ  oai 

thần Phật gia trì, việc này nhất định có thể đạt được. 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  liền  siêu 

việt mười pháp giới, nhờ oai thần Phật gia trì cho nên 

trí tuệ năng lực này của họ không hề khác với Viên 

Giáo Sơ Trụ Bồ Tát,  mà  chỉ  có vượt qua họ, không 

thể kém hơn họ. Vì thế nên ở mười phương thế giới 

đáng dùng thân gì để độ thì có thể thị hiện tám tướng 

thành đạo. 

Loại  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  này,  tra  hết 

 “Đại  Tạng  Kinh”   cũng  tìm  không  ra,  thị  hiện  rất 

nhiều  thân,  có  thể  tuỳ  cơ  nói  pháp.  Chúng  sanh  ưa 

thích nghe pháp gì, bạn liền giống như chư Phật Như 

Lai vậy, liền nói pháp môn đó cho họ nghe, khiến cho 

họ được độ. 

Hôm nay thời gian đã hết chúng ta chỉ nói đến 

đây thôi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 







193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

(VCD 029) 

CHÁNH KINH: “Nhập Phật pháp tạng, cứu cánh bỉ 

ngạn.  Nguyện  ư  vô  lượng  thế  giới  thành  Đẳng 

Chánh Giác”. 

 [Dịch  nghĩa:  Nhập  Phật  pháp  tạng,  rốt  ráo  đến  bờ 

 kia.  Nguyện  trong  vô  lượng  thế  giới  thành  Ðẳng 

 Chánh Giác.] 

Câu kinh văn này là tán thán các chúng Bồ Tát, thành 

tựu cứu cánh viên mãn. Trước tiên  chúng ta phải  lý 

giải “Phật pháp tạng” là gì? 

Thứ nhất: “Nhập Phật pháp tạng” [Nhập Phật Pháp 

Tạng] 

 “Phật pháp tạng” 

Thông thường cách nói này là trí tuệ, đức năng 

vốn đủ trong tự tánh, đó gọi là Phật pháp tạng. 

“Phật”  là  Phật  tánh,  Phật  tánh  chính  là  chân 

tánh  của  chính  mỗi  một  người  chúng  ta.  Nhà  Phật 

thường nói, chân tâm bổn tánh của tất cả chúng sanh 

thì gọi là Phật tánh. 

“Chúng sanh”, phạm vi của hai cái chữ này rất 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rộng,  bổn  ý  của  nó  là  nói  chúng  duyên  hoà  hợp  mà 

sanh  khởi  ra  hiện  tượng.  Phạm  vi  ở  trong  đó  thì  vô 

cùng rộng lớn: Tất cả động vật là do chúng duyên hoà 

hợp  mà  sanh.  Trên  Phật  kinh  thường  hay  lấy  con 

người chúng ta làm thí dụ. Con người là do bốn đại, 

năm uẩn hoà hợp mà hiện khởi ra. Bốn đại là nói sắc 

pháp,  là  sắc  uẩn  ở  trong  năm  uẩn,  hiện  tại  chúng  ta 

gọi là vật chất; 4 uẩn còn lại là thọ, tưởng, hành, thức, 

bốn loại này chính là nói tinh thần. Phàm hễ là  một 

động vật thì đều là do bốn đại, năm uẩn mà sanh khởi 

ra hiện tượng; Ngoài động vật ra, còn có thực vật, còn 

có  khoáng  vật.  Trong  năm  uẩn  thì  thực  vật,  khoáng 

vật  chỉ  có  sắc  uẩn,  không  có  bốn  uẩn  sau,  cho  nên 

bốn đại nó đầy đủ, bốn đại cũng là chúng duyên hoà 

hợp mà hiện khởi. 

Cho nên ý nghĩa của chúng sanh thì rất là rộng 

lớn, chân tánh của tất cả chúng sanh thực tế mà nói là 

một  tánh,  một  cái  tánh  biến  thành  ra  rất  nhiều  hiện 

tượng. Phật ở ngay chỗ này đã phân tách một cách rất 

đơn giản cho chúng ta; Nói động vật, cái tự tánh này 

thì  gọi  là  Phật  tánh;  nói  thực  vật,  khoáng  vật  (cũng 

chính  là  ngoài  động  vật  ra  bao  gồm  hiện  tượng  tự 

nhiên) những tự tánh này thì gọi nó là Pháp tánh. Các 

vị phải nên biết, Pháp tánh bao gồm Phật tánh, nhưng 

Phật tánh không bao gồm pháp tánh. Việc này chúng 

ta phải tường tận, Phật tánh cũng tốt, Pháp tánh cũng 

tốt đều là ngay chỗ này nói Phật. 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





“Phật  pháp  tạng”  là  trí  tuệ  đức  năng  vốn  đủ 

trong  tự  tánh.  Ở  thực  vật  cùng  khoáng  vật  (chúng 

sanh  vô  tình)  có  “đức  năng”  nhưng  không  có  “trí 

tuệ”, còn ở động vật (chúng sanh hữu tình) thì có cả 

“trí tuệ” và “đức năng”. Khác biệt ở ngay chỗ này, tất 

cả  chúng  sanh  phàm  hễ  có  Phật  tánh  đều  sẽ  thành 

Phật,  đều  phải  nên  làm  Phật,  hữu  tình  chúng  sanh 

thành Phật,  còn  vô tình  chúng sanh liền  theo  đó  mà 

chuyển  “Y báo tuỳ theo chánh báo mà chuyển”.  Cho 

nên  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  mới  nói:   “Tình  dữ  vô 

 tình, đồng viên chủng trí”  42, chính là cái đạo lý này. 

Chúng sanh vô tình tự nó không thể chuyển, cần phải 

khi  chúng  sanh  hữu  tình  trí  tuệ  viên  mãn,  thì  chúng 

sanh vô tình liên đới chuyển. Đạo lý này là như vậy, 

đó là lý lẽ “Y báo tuỳ theo chánh báo mà chuyển”. 

 “Nhập” 

“Nhập”  là  khế  nhập,  cũng  là  chúng  ta  gọi  là 

chứng  đắc.  Trí  tuệ,  đức  năng  vốn  đủ  trong  tự  tánh 

thảy  đều  hiển  bày  ra,  hiển  lộ  ra  và  thảy  đều  có  thể 

dùng được, đó gọi là “nhập”. 

Ở  trong  pháp  Đại  thừa,  người  như  thế  nào  thì 

Phật  pháp  tạng  hiển  lộ  ra?  Cũng  chính  là  nói  người 

nào  vào  được  “Bảo  tàng  trí  tuệ,  đức  năng  của  tự 

tánh”.  Đó  là  chư  Phật  Như  Lai,  các  Ngài  vào  được, 


các Ngài đạt được. Thực tế mà dùng từ “đạt” là nói 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rất  miễn  cưỡng,  vì  làm  gì  có  chuyện  đạt  hay  không 

đạt  mà  Tự  tánh  vốn  đủ.  Cho  nên  trên  hội  Lăng 

Nghiêm Phật nói  “Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc”  43 .  

Vì sao vô sở đắc? Là vì bạn vốn có, còn như nếu vốn 

không có mà hiện tại bạn có được thì mới gọi là đắc. 

Nhưng  bạn  vốn  đã  sẵn  có,  nên  hiện  tại  gọi  là  hồi 

phục,  không  thể  nói  đắc.  Thực  tế  mà  nói  không  có 

được, cũng chẳng có mất. 

Chúng ta hiện tại bản năng trí tuệ tự tánh chưa 

hiện tiền, không hiển lộ ra, nên chúng ta trải qua đời 

sống rất khổ cực, ngày tháng rất lao nhọc, chính là do 

trí tuệ, đức năng trong tự tánh không thể hiện tiền, vì 

chúng  ta  chưa  vào  “Phật  pháp  tạng”,  nguyên  nhân 

chính ngay chỗ này. Sự việc này nói ra thì rất dễ, khi 

làm  thì  thật  khó,  mức  độ  thấp  nhất  là  phải  đoạn  dứt 

“Kiến tư phiền não”44. “Trần sa phiền não” cũng phải 

đoạn,  41  phẩm  vô  minh,  chí  ít  cũng  phải  phá  một 

phẩm, mới có thể vào Phật pháp tạng. 

“Phật  pháp  tạng”,  hay  nói  cách  khác  chính  là 

chân  tâm  bổn  tánh.  Trong  thiền  tông  gọi  là  “Minh 

tâm kiến tánh” chính là cái ý này. Minh tâm kiến tánh 

chính là vào Phật pháp tạng, nếu có thể vào Phật pháp 

tạng  chính  là  như  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  gọi  là 

“Pháp  thân  đại  sĩ”,  đó  không  phải  là  người  thông 

thường. Pháp thân đại sĩ thì thành Phật rồi, tuy rằng 

thành tựu của họ vẫn chưa được viên mãn, chỉ là phá 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân thì họ 

liền  có  năng  lực  ở  tận  hư  không  khắp  pháp  giới  độ 

hoá chúng sanh. Như trong  “Phổ môn phẩm”  đã nói, 

đáng dùng thân gì để độ, Ngài liền hiện ra thân đó để 

độ,  đáng  dùng  thân  Phật  để  độ,  Ngài  liền  có  thể  thị 

hiện  tám  tướng  thành  đạo.  Cho  nên  các  vị  phải  nên 

biết, thị hiện tám tướng thành đạo, tuyệt nhiên không 

đại biểu Ngài đã chứng được Phật quả cứu cánh viên 

mãn,  không  đại  biểu  cho  việc  này,  thế  nhưng  Ngài 

quyết  định  chứng  được  phần  chứng  Phật  quả,  đó  là 

nhất định, Ngài có năng lực thị hiện. Do đó chúng ta 

ở trong Viên giáo  xem thấy được, từ  Sơ trụ trở lên, 

thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hướng,  thập  địa,  tổng 

cộng có 41 ngôi thứ, bao gồm Đẳng giác đều gọi là 

 “Phần chứng vị”  45, không phải viên mãn. 



Cho  nên  câu  “Vào  Phật  pháp  tạng”  chính  là 

“Phần chứng vị”, 41 vị pháp thân đại sĩ. 

Thứ hai: “Cứu cánh bỉ ngạn” [Rốt ráo đến bờ kia] 

“Cứu  cánh  bỉ  ngạn”,  thêm  vào  “Cứu  cánh”  là 

“viên mãn”. Câu này có nghĩa là  “Diệu giác vị”.  Từ 

“Phần  chứng  vị”  đến  “Diệu  giác  vị”,  chỗ  này  nói 

những  vị  Bồ  Tát  này,  đó  là  Bồ  Tát  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, các Ngài có cái năng lực này. 

Ngày nay chúng ta phải làm thế nào để học tập? 

Người niệm Phật cần phải biết ở trong Tịnh Độ tông 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gọi  là  Phật  pháp  tạng  lại  là  một  cách  nói.  Cách  nói 

tuy  là  không  như  nhau  nhưng  nghĩa  thú  không  hề 

khác  nhau.  Phật  pháp  tạng  chính  là  Di  Đà  dựa  vào 

nguyện  hải,  pháp  tạng  tự  tánh  viên  mãn.  Chúng  ta 

mỗi  niệm  cầu sanh Tây Phương Tịnh  Độ,  mỗi  niệm 

mong cầu tham gia Liên Trì Hải Hội của Phật A Di 

Đà. Nếu  chúng ta có thể tham gia Liên Trì Hải  Hội 

chính là vào Phật pháp tạng, đó là cách nói của Tịnh 

Độ tông chúng ta, thấy được Di Đà. 

Người  xưa  nói   “Nếu  thấy  được  Di  Đà  lo  gì 

 không khai ngộ” . Cái khai ngộ đó chính là minh tâm 

kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật  của  Thiền  tông.  Do 

đây có thể biết, thấy Phật cũng đồng với đại triệt đại 

ngộ minh tâm kiến  tánh của Thiền  tông. Thế nhưng 

trong  tông  môn  dùng phương pháp tham  cứu  để  đạt 

đến  cảnh  giới  này,  khó,  rất  khó,  ở  vào  thời  đại  này 

gần như đã không còn thấy. 

Cách thời đại của chúng ta hiện nay (1998) này 

hơn  nửa  thế  kỷ,  lão  pháp  sư  Đàm  Hư,  Đại  sư  Ngài 

thường  hay  khai  đạo  cho  hậu  học.  Ngài  nói  chính 

mình ngay trong một đời của Ngài có thấy qua những 

thiện tri thức, người xuất gia, người tại gia tu hành rất 

nhiều, Ngài có thấy qua người được định, do tu thiền 

mà được thiền định, cũng thường hay nghe được một 

người nào đó được thiền định, thí dụ lão Hoà Thượng 

Hư Vân của Thiền tông, việc này các vị đều biết, lão 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Hoà  Thượng  Hư  Vân  được  thiền  định,  còn  có  khai 

ngộ  hay  không  chúng  ta  không  biết,  nhưng  Đại  sư 

Đàm Hư nói là chưa. Ngay trong một đời của Đại sư 

Đàm  Hư,  Ngài  cũng  chưa  thấy  qua  một  người  khai 

ngộ,  cũng  không  hề  nghe  nói  qua.  Vậy  thì  vào  thời 

đại đó của Đại sư Đàm Hư, lão Hoà Thượng Hư Vân 

còn tại thế, có thể thấy được lão Hoà Thượng Hư Vân 

cũng bao gồm trong đó. Đàm lão khẳng định Hư Vân, 

Ngài  được  thiền  định,  không  thể  khẳng  định  Ngài 

khai  ngộ.  Được  thiền  định  thì  không  dễ  rồi,  được 

thiền  định  nếu  chính  mình  không  phát  nguyện  thì 

tương lai nhất định sanh trời Tứ Thiền, địa vị đó rất 

cao,  phước  báo  rất  là  lớn.  Chúng  ta  biết  lão  Hoà 

Thượng Hư Vân phát nguyện thân cận Bồ Tát Di Lặc, 

Ngài đích thực sanh đến Đâu Suất nội viện, việc này 

một chút cũng không giả, thân cận Bồ Tát Di Lặc. 

Vậy  người  niệm  Phật  chúng  ta  nhất  định  phải 

hiểu được then chốt tu học, “Niệm Phật, Thành Phật”, 

thẳng tắp, ổn định, mau chóng, đáng tin, cứu cánh bỉ 

ngạn.  Chúng  ta  chính  là  vận  dụng  pháp  môn  niệm 

Phật   “Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả”.  Với 

hai câu này chúng ta liền có phương pháp làm được, 

còn  sau khi  đã  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, thì hoằng nguyện của họ phát ra ở trong nhân địa 

đều có thể thực hiện. 

Trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện   “Chúng  sanh  vô 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 biên thệ nguyện độ” , cho nên sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, cho dù là hạ hạ phẩm vãng sanh, họ 

hoằng nguyện quảng độ tất cả chúng sanh đều có thể 

thực hiện được. Không giống như nơi đây của chúng 

ta,  nguyện  của  chúng  ta  đã  phát  rồi,  mà  không  làm 

được, nên gọi là  “Tâm có thừa mà sức không đủ” , đó 

là ở cái thế gian này của chúng ta. 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  không  như 

vậy,  tuy  là  người  phàm  thánh  đồng  cư  hạ  hạ  phẩm 

vãng  sanh,  phiền  não  tập  khí  một  phẩm  cũng  chưa 

đoạn, nhưng họ có thể đến tận  hư  không khắp pháp 

giới  cúng  dường  chư  Phật,  độ  hoá  chúng  sanh.  Họ 

dựa vào cái gì? Nhờ vào gia trì  của bổn nguyện, 48 

nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Cái  điểm  này  chúng  ta 

không thể không biết, sau đó mới biết được pháp môn 

Tịnh  Độ  thù  thắng không  gì  bằng,  thế xuất  thế  gian 

bất cứ một pháp môn nào đều không thể so sánh với 

nó. 

Ngay trong một đời này của chúng ta có duyên 

gặp  được  không  phải  là  ngẫu  nhiên,  không  phải  là 

việc  trùng  hợp  như  vậy,  trong  kinh  Phật  nói  với 

chúng ta, thiện căn phước đức nhân duyên từ trong vô 

lượng kiếp, ngay đời này mới gặp được. Sau khi gặp 

được  rồi,  cả  đời  này  chúng  ta  có  thể  thành  tựu  hay 

không?  Giống  như  trên  kinh  Phật  đã  nói  người  gặp 

được cũng có thể phân làm bốn loại, căn tánh không 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





như nhau. 

 Bốn loại người gặp được pháp môn Tịnh độ: 

 Loại  thứ  nhất:  Là  người  thượng  căn  nghe  rồi 

liền  tin  tưởng,  tin  rồi  họ  liền  phát  nguyện,  họ  liền 

chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  học,  y  giáo  phụng  hành,  ngay 

trong  đời  này  quyết  định  được  sanh,  đó  là  người 

thượng thượng căn. 

 Loại thứ hai: Là người kế một bậc không thể tự 

động tự phát, rất dễ dàng lười biếng giải đãi, nên họ 

cần phải có người khích lệ, cần phải có thiện tri thức 

đề cử, thì họ làm được. Những người này họ chỉ cần 

được  người  khích  lệ  thì  họ  cũng  có  thể  phấn  chấn 

đoạn ác tu thiện, niệm Phật cầu sanh, vậy thì không 

vấn đề gì, cũng có thể vãng sanh. 

 Loại  thứ  ba:  Loại  người  căn  tánh  thứ  ba  thì 

kém  một  chút.  Phải  có  thiện  tri  thức,  cần  lao  khẩn 

thiết  khuyên  bảo  hết  lời,  họ  mới  hồi  đầu,  tương  đối 

không dễ. Cho nên chúng sanh Diêm Phù Đề  “Cang 

 cường nan hóa”46, thế nhưng Phật Bồ Tát thị hiện ở 

thế gian này, có khó hơn các Ngài cũng không sợ, các 

Ngài  có  trí  tuệ,  có  phương  tiện  khéo  léo,  hết  lời 

khuyên can để dạy bảo chúng ta. Thời gian lâu dần, 

bạn ở trong xã hội bị nhiều thiệt thòi, chịu nhiều lỗ lã, 

gặp rất nhiều chướng ngại, thì mới chịu quay đầu lại, 

thì họ cũng có thể thành tựu. 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Loại  thứ  tư:  Là  người  tuy  là  gặp  được  tri  kiến 

bất chánh, chư Phật Bồ Tát đến khuyên bảo, họ cũng 

không thể quay đầu. Loại này chúng ta xem thấy rất 

nhiều,  ở  trong  Phật  pháp  sau  khi  học  được  vài  năm 

thì đi học ngoại đạo, Phật Bồ Tát đến giáo hoá họ, họ 

cũng không thể quay đầu. Đó là do tập khí phiền não 

nghiệp chướng của chính họ quá nặng, cùng với bên 

ngoài  gặp  phải  ác  duyên,  bên  trong  ác  duyên  cũng 

không  ngoài  danh  vọng  lợi  dưỡng,  bên  ngoài  bị  mê 

hoặc  của  danh  vọng  lợi  dưỡng,  bên  trong  có  Tham-

Sân-Si-Mạn. Nội ngoại vừa kết hợp thì bỏ đạo mà đi, 

thì  liền  đi  mất,  đó  là  việc  vô  cùng  đáng  tiếc.  Nhưng 

Phật  không  bỏ  rơi  họ,  Phật  vẫn  là  đợi  họ  quay  đầu, 

ngay đời này họ cũng không thể quay đầu, thì chờ đời 

sau vậy, đời sau không quay đầu, thì đợi đời sau nữa. 

Thành  thật  mà  nói,  chúng  ta  không  nên  cười 

ngạo  người  khác,  mà  chính  bản  thân  chúng  ta,  bản 

thân  mình  chính  là  loại  người  đó.  Chúng  ta  không 

phải  ngày  nay  mới  niệm  A  Di  Đà  Phật,  không  phải 

đời này mới tu Tịnh Độ, ngay trong đời quá khứ đời 

đời kiếp kiếp, không biết có bao nhiêu lần gặp được 

pháp  môn  này  rồi  nhưng  vẫn  không  thể  thành  tựu. 

Người ta vừa  mê hoặc thì  chúng ta liền chạy đi, rồi 

rơi mãi cho đến hiện tại đây, rồi lại vẫn ở nơi đây mà 

từ từ tu tập. Hy vọng rằng ngay đời này thông minh 

một chút, không còn chạy rong nữa thì ngay trong đời 

này chúng ta liền thành tựu. 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Về điểm này giáo học của người xưa, các Ngài 

khéo  léo,  cũng  chính  là  ngăn  ngừa  rất  chu  đáo. 

Phương  thức  này,  đó  là   “Sư  thừa”   mà  thế  xuất  thế 

gian  pháp  chúng  ta  đã  nói:  “Sư  thừa”  chúng  ta  lạy 

một  người  làm  thầy,  chúng  ta  theo  một  vị  thầy  này 

học, theo chắc một vị thầy này. Tôi theo thầy học thì 

phải nghe lời của thầy dạy. Ngoài thầy ra người khác 

đến  dạy  cho  ta,  nếu  ta  nghe  họ,  đi  theo  họ,  vậy  thì 

không cần phải theo thầy giáo này học nữa, việc này 

người thế gian gọi khinh sư phản đạo. 

Cho nên thời trước thầy giáo kèm thúc học trò, 

trừ phi cùng học với một mình thầy ra, bất cứ thiện tri 

thức  nào  khác  giảng  kinh  nói  pháp  đều  không  được 

nghe. Việc ngăn cấm này tốt, học trò  không đến nỗi 

vượt  qui.  Vì  sao  vậy?  Học  trò  khi  mới  học,  trí  tuệ 

chưa  khai  mở,  thế  pháp,  Phật  pháp  thứ  nào  là  thật, 

thứ nào là giả, thứ nào là tà, chánh, thứ nào là thiện, 

ác, là phải, quấy, thậm chí đến thứ nào lợi, hại, người 

sơ  học  không  có  trí  tuệ  nên  không  thể  phân  biệt. 

Chẳng  những  nói  chân,  vọng,  tà,  chánh,  bạn  thảy 

không  có  năng  lực  phân  biệt,  mà  còn  nói  được  rõ 

ràng  hơn  là  lợi,  hại  trước  mắt  đều  không  thể  phân 

được rõ ràng thứ nào có lợi ích đối với bạn, còn thứ 

nào có hại đối với bạn, bạn đều không biết. Cho nên 

làm  học  trò  cũng  có  điều  kiện  để  làm  học  trò,  làm 

thầy  giáo  có  bổn phận  của  thầy  giáo. Điều  kiện  của 

học trò, nhất  định phải  phục tùng đối với thầy giáo, 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tôn sư trọng đạo, chúng ta theo một vị thầy giáo này 

thì nhất định phải nghe lời dạy của thầy. 

Tôi  ở vào thời đại Mạt  pháp, đại  khái  nói đến 

sư thừa có lẽ tôi là người sau cùng. Từ tôi về sau có 

thể là không còn nữa. Tôi cả đời này cầu học đều là 

một thầy giáo chỉ dạy. 

Trước khi chưa học Phật pháp, tôi học triết học, 

tôi  theo  một  mình  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ,  cho 

nên thứ học được rất thuần không tạp, có thể chuyên 

tâm, nên sau một thời gian ngắn thì có thể nhận được 

hiệu  quả.  Chân  thật  gọi  là  làm  chơi  ăn  thiệt,  nhận 

được cái hiệu quả này. 

Tôi học Phật thân cận với Đại Sư Chương Gia, 

một  thầy  giáo.  Ngài  dạy  tôi  3  năm,  cho  nên  ngay 

trong  quá  trình  cầu  học  của  tôi,  một  chút  khó  khăn 

nào  cũng  không  có,  không  phức  tạp,  một  thầy  giáo 

dạy  một  môn  học,  một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ 

huân tu. 

Sau  khi  Đại  sư  Chương  Gia  viên  tịch,  tôi  lại 

qua đi một năm, tôi quen biết với lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam, tôi theo Ngài mười năm. Ngài răn dạy cho tôi 

chính  là  nói  với  tôi,  chỉ  nghe  một  mình  ông,  ngoài 

một mình ông ra, bất cứ người nào nói pháp cũng đều 

không được nghe. Tôi tuân thủ, nếu như nói bạn thân 

cận một vị thầy giáo, người khác giảng kinh nói pháp, 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





hoặc giả người khác giảng khai thị cho bạn, khuyên 

dạy cho bạn, bạn thảy đều nghe hết, tâm của bạn nhất 

định  tán  loạn,  nhất  định  không  ổn  định,  có  thể  tâm 

bạn liền bị biến đổi, bạn liền đi với người khác. Vậy 

thì  nhân  duyên  thù  thắng  không  gì  bằng  của  chính 

mình bạn đã bị lỡ qua, đã bị vuột mất rồi. Không chỉ 

người  khác  nói  chuyện  không  được  nghe,  mà  còn 

sách  mà  chưa  được  sự  đồng  ý  của  thầy  cũng  không 

được xem. Cho nên các vị đồng tu phải nên biết, sau 

khi học Phật tôi rất ít xem sách, bởi vì đều phải được 

sự đồng ý của thầy. Sách tôi  đọc thì không ít, đó là 

trước khi học Phật, trước khi chưa tiếp xúc Phật pháp, 

tôi ưa thích đọc sách, thứ tôi xem qua rất nhiều. Thế 

nhưng  sau  khi  học  Phật,  liền  vâng  theo  lời  dạy  của 

thầy  không  chỉ  sách  của  thế  gian  tôi  toàn  bộ  bỏ  đi 

thảy  đều  không  xem,  ngay  đến  kinh  điển  của  Phật 

giáo, tôi lướt qua cũng không nhiều, thế nhưng thông 

thường  khi  người  ta  nhắc  đến,  tôi  cũng  đều  có  thể 

hiểu được. Vĩnh viễn giữ gìn tâm địa thanh tịnh. Tâm 

thanh tịnh sanh trí tuệ. 

Tôi được ân đức giáo huấn của thầy rất to lớn, 

tâm tôi mỗi niệm báo ân đối với thầy, mạnh hơn rất 

nhiều lần so với người khác, tôi cũng chân thật được 

lợi ích. Đó là tôi thật biết nghe lời, chân thật hợp tác 

với thầy. 

Thầy  toàn  tâm  toàn  lực  dạy  cho  chúng  ta, 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta cần phải hợp tác với họ, phải hoàn toàn phối 

hợp với họ mới có thể có được lợi ích chân thật của 

giáo  học.  Cái  đạo  lý  này  không  thể  không  hiểu. 

Thành tựu của thế xuất thế gian pháp, có người thành 

tựu kiệt xuất, bạn chính mình đi tìm hiểu mà xem, họ 

nhất định là tuân thủ giáo huấn của thầy giáo, họ mới 

có được thành tựu, thành tựu của họ mới chắc thực, 

gốc rễ bám sâu, sau đó thì  cành lá mới  có thể được 

xum xê, còn gốc của bạn bám được không sâu thì làm 

sao được? 

Học tập, không luận thời đại thay đổi thế nào, 

tôi tin tưởng nguyên lý nguyên tắc học tập, vĩnh viễn 

sẽ không thay đổi. 

Thế  nhưng  thời  đại  hiện  tại  không  giống  như 

thời xưa. Ngày xưa khi chúng ta làm con cái, bị ràng 

buộc của cha mẹ, nhất định không dám phản kháng. 

Còn  đi  học  ở  trường  học  nhận  giáo  huấn  của  thầy, 

cũng  không  dám  phản  kháng  ý  của  thầy,  từ  nhỏ  đã 

tập  thành thói quen giữ qui  củ. Những thời hiện đại 

gọi  là  dân  chủ  mở  rộng,  đề  xướng  là  tự  do  phóng 

túng,  cho  nên  hiện  nay  con  cái  không  nghe  lời  của 

cha  mẹ,  con  cái  ngày  ngày  xem  truyền  hình,  ngày 

ngày chơi vi tính, thứ biết được quá nhiều, nên ngược 

lại còn nói cha mẹ “Việc này mẹ làm sai, việc kia cha 

làm không đúng”. 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Ở Đài Bắc tôi gặp một thầy giáo cũng là người 

học Phật, ông làm giáo viên ở trung học, con cái của 

ông học sinh tiểu học, chúng thường hay về nhà dạy 

ông. Ông đến nói với tôi, chúng không nghe lời, thứ 

chúng biết được rất nhiều. Học trò không nghe thầy 

giáo dạy bảo, thì xã hội làm sao có thể được an định 

hoà  bình?  Loại  thói  quen  này  nếu  như  tiếp  tục  phát 

triển, thì xã hội tương lai là thế giới đại loạn, không 

phải đại trị mà là đại loạn. Ai phá hoại xã hội? Ai tạo 

ra những động loạn này để cho tất cả chúng sanh chịu 

những đại khổ đại nạn? Xin nói với các vị, ma vương 

thứ nhất chính là truyền hình. Các vị có biết không? 

Truyền  hình,  vi  tính  là  đại  ma  vương  hủy  diệt  thế 

giới, lời nói này không phải tôi nói, tôi nghe thầy tôi 

nói,  là  tiên  sinh  Đông  Phương  Mỹ  nói.  Lão  sư 

Phương  rất  là  cảm  khái,  đã  từng  có  người  đến  hỏi 

ông: 

- Nước Mỹ liệu có bị diệt vong? 

Vừa lúc hôm đó tôi cũng có mặt ở nhà thầy, ở 

bên cạnh nghe được. Ông trả lời: 

-  Nước  Mỹ  ngày  nay  là  một  nước  mạnh  nhất 

trên toàn thế giới, đương nhiên nước mạnh cũng sẽ bị 

diệt vong, La Mã cũng đã bị diệt vong, ngày trước Âu 

Châu quốc gia mạnh nhất cũng sẽ bị diệt vong, nước 

Mỹ tuy là mạnh, tương lai cũng sẽ bị diệt vong. 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Họ thỉnh giáo với thầy Phương: 

-  Nước  Mỹ  tương  lai  nếu  là  bị  diệt  vong,  cái 

nhân tố thứ nhất là gì? 

Thầy Phương trả lời: 

- Là truyền hình. 

Nước Mỹ không phải bị diệt do bên ngoài, ai có 

thể  đối  đầu  với  họ?  Không  phải  là  ai,  mà  là  truyền 

hình làm cho thanh niên trẻ nhỏ của họ toàn bộ thảy 

đều bị huỷ diệt, chúng ngày ngày xem thấy, tiếp xúc 

được  đều  là  những  mặt  không  tốt,  những  nội  dung 

diễn trong truyền hình đều là sát, đạo, dâm, vọng, đều 

chỉ có những đề tài này. Gần đây nhất chúng ta xem 

thấy ở trên báo, học trò của nước Mỹ cầm súng ngắn 

giết thầy giáo, giết bạn học, chỉ cần có  một việc đối 

đầu, về sau học trò đối với học trò, súng thật, dao thật 

mang đến. 

Cho  nên  không  cần  đánh  giặc  ở  bên  ngoài, 

chính trong nội bộ tự đánh nhau. Ai dạy vậy? Truyền 

hình dạy, vi tính dạy. Có người nói với tôi, trong vi 

tính có người dạy làm thuốc nổ, còn có dạy cả người 

làm bom nguyên tử, tương lai đại khái một học sinh 

cao  trung,  liền  có  năng  lực  từ  trong  vi  tính  cũng  có 

thể chế tạo được bom nguyên tử. Bạn nói xem còn có 

thể được sao? Phương tiên sinh nói lời nói này không 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





sai.  Cho  nên  tôi  nói  truyền  hình,  vi  tính  là  đại  ma 

vương.  Ma  vương  này  không  có  một  người  nào  mà 

không  yêu  nó,  không  có  người  nào  mà  không  ưa 

thích nó, việc này phiền não to. 

Cho  nên  chúng  ta  hiểu  rõ  những  đạo  lý  này. 

Hiểu rõ chân tướng sự thật thì nhất định phải nên biết 

chính  mình  phải  nỗ  lực  chăm  chỉ  mà  tu  học,  niệm 

Phật di dân đến Thế giới Cực Lạc. Thế giới này loạn, 

chúng ta di  dân đi đến nơi khác, phải  chuẩn bị  sớm 

hơn, nếu không mà nói e sợ đến không kịp. Đến được 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  rồi,  cũng  giống như 

trên  kinh  này  đã  nói,  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng 

được  oai  thần  bổn  nguyện  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  trí 

tuệ,  đức  năng  của  bạn  cùng  với  pháp  thân  đại  sĩ 

không hai không khác. Việc này trên kinh nói rất hay, 

sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  là  Bồ 

Tát  A  Duy  Việt  Trí.  Việc  này  thật  không  thể  nghĩ 

bàn, Bồ Tát A Duy Việt Trí không phải Thập Trụ Bồ 

Tát. Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng đều không 

phải, Bồ Tát A Duy Việt Trí là Bồ Tát Thất Địa trở 

lên. Như vậy nói rõ hạ hạ phẩm vãng sanh đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, đích thực phiền não của 

chính chúng ta một phẩm cũng chưa đoạn, thế nhưng 

đến Thế Giới Cực Lạc thần thông cùng đạo lực giống 

như  Bồ  Tát  Thất  Địa,  vậy  thì  con  gì  bằng.  Cho  nên 

khi  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  rồi  thì  câu 

 “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  này có thể làm 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến được. 

Thứ ba: “ Nguyện ư vô lượng thế giới thành Đẳng 

Chánh Giác” [Nguyện trong vô lượng thế giới thành 

Ðẳng Chánh Giác] 

 Một là chữ “Nguyện” . 

Cái  nguyện  này  là  bổn  nguyện.  Bổn  nguyện 

chính  là  bạn  đã  từng  phát  ra  Tứ  hoằng  thệ  nguyện 

 “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” .  Đến  lúc  cần 

thiết, tất cả chúng sanh mong cầu Phật xuất hiện ở cái 

thế gian này, giáo hoá chúng sanh, bạn thấy duyên đã 

chín muồi rồi, đáng dùng thân Phật để độ, bạn liền có 

thể thị hiện thân Phật để giúp chúng sanh, bạn liền có 

cái năng lực này. 

 Hai là “Vô lượng thế giới thành đẳng chánh giác” .  

Không phải ở một  thế giới mà là vô lượng vô 

biên  thế  giới)  thành  Đẳng  Chánh  Giác.  Đó  là  trong 

tùy loại hoá thân thù thắng nhất, hoá thân Phật để hoá 

độ chúng sanh. Đến như hoá hiện thân Phật cũng đều 

có  thể  làm  đến  được,  vậy  các  thân  phận  khác  như 

thân Bồ Tát, thân Thanh Văn, thân Duyên Giác, thân 

sáu cõi, vậy không cần phải nói, thảy đều có thể làm 

đến được. Cho nên câu nói này chính là đại biểu đại 

viên  mãn  ứng  hoá  thân,  hoá  thân  đến  mọi  nơi,  hiện 

thân  ở  mọi  lúc.  Tùy  loại  hoá  thân,  tùy  cơ  nói  pháp, 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





giúp đỡ chúng sanh vô lượng thế giới. 

Câu kinh văn này chúng ta cũng không thể xem 

thường lướt qua, chính  mình phải  bình  lặng đem nó 

đọc qua nhiều lần, xem thử bạn có thể thể hội được 

hay không? 

Hiện  tại  chúng  ta  sống  ở  thế  gian  này,  không 

gian hoạt động của chúng ta thật nhỏ hẹp, thật đáng 

thương. Tuy rằng chúng ta ở nơi khu vực này, có thể 

xem như đời sống của bạn được rất tự do, rất tự tại, 

mỗi  ngày  bạn  ra  bên  ngoài  vui  chơi  tham  quan, 

nhưng  không  gian  của  bạn  cũng  không  thể  ra  khỏi 

Singapore,  cũng  không  thể  ra  khỏi  cái  đảo  nhỏ này, 

không gian hoạt động của bạn chỉ lớn được như vậy. 

Mỗi  ngày  muốn  đến  thế  giới  du  lịch,  không  tệ,  vậy 

bạn cần phải có tiền của tương đối, vé máy bay khá 

đắt,  ngày  ngày  đi  du  lịch,  bạn  còn  cần  phải  có  sức 

khoẻ tốt, sức khoẻ không tốt cũng không được. Dốc 

hết sức thì không gian hoạt động của bạn cũng chỉ là 

địa  cầu,  hiện  tại  vẫn  chưa  có  cách  nào  đến  các  tinh 

cầu  khác.  Bạn  nói  xem  không  gian  hoạt  động  của 

chúng ta nhỏ hẹp như vậy. 

Nhưng  bạn  xem  thấy  câu  kinh  văn  này  “Vô 

lượng  thế giới”, có nghĩa là nếu là bạn sanh đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc thì không gian hoạt động 

của bạn là tận hư không khắp thế giới, mười phương 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tất cả cõi nước chư Phật. Bạn vừa nghĩ đến nơi nào 

thì người đã đến nơi đó, không cần đến phương tiện 

giao  thông,  cũng  không  cần  đến  phi  trường  mua  vé 

máy bay làm thủ tục, làm nhiều thủ tục phức tạp đến 

như vậy, còn ở ngay nơi đây vừa mới khởi niệm thì 

thấy Phật, ở nơi đó thân thể đã ở ngay trước mặt Phật. 

Bạn nói xem tự tại dường nào, chúng ta phải thể hội 

cái  ý  này,  không  gian  hoạt  động  mở  rộng,  vô  lượng 

thế giới là không gian hoạt động của chúng ta. 

Nói  không  gian  đương  nhiên  bao  gồm  cả  thời 

gian. Thời gian là quá khứ, hiện tại, vị lai, có thể trở 

về quá khứ, cũng có thể đến tương lai, mười phương 

ba  đời  là  không  gian  hoạt  động  của  chúng  ta,  đó  là 

thật không phải là giả, đến Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc thì toàn bộ thảy đều thực hiện được. 

Xem  kinh  văn  phía  sau,  đó  là  nêu  ra  nói  cho 

chúng  ta  nghe,  nêu  ra  tuỳ  loại  hoá  thân,  tuỳ  cơ  nói 

pháp,  nêu  ra  đáng  dùng  thân  Phật  để  độ,  họ  liền  có 

thể hiện thân Phật, đó là một thí dụ. Chúng ta từ nơi 

một thí dụ này liền có thể thể hội được, ở bất cứ một 

thân  phận  nào,  đều  có  thể  biến  hiện  tự  tại,  cho  nên 

thần thông tự tại đạt đến viên mãn cùng tột. Mời xem 

kinh  văn,  đoạn  sau  giảng  là  “Tám  tướng  thành 

đạo”.  

CHÁNH KINH: “Xả Đâu Suất, giáng vương cung” 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 [Dịch nghĩa: Bỏ Ðâu Suất, giáng hạ vương cung] 

Tướng thứ 1: “Xả Đâu Suất” [Bỏ Ðâu Suất] 

“Xả Đâu Suất” đó là tướng thứ nhất trong tám 

tướng. “Hạ sanh”, như Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện 

cho  chúng  ta,  Bồ  Tát  bổ  xứ,  thông  thường  chúng  ta 

gọi là Hậu Bổ Phật. Hậu Bổ Phật ở nơi nào vậy? Ở 

Đâu  Xuất  nội  viện.  Vì  sao  họ  không ở  nơi  khác?  Ở 

trong đó có ý nghĩa biểu pháp: Như ngày xưa thời đại 

của đế vương, Thái tử chính là Hoàng đế hậu bổ, họ ở 

nơi  đâu vậy?  Họ  nhất  định phải  ở  Đông  cung,  cũng 

có ý nghĩa biểu pháp. Cho nên Phật khi còn làm Bồ 

Tát bổ xứ đều ở cung trời Đâu Suất, nội viện của trời 

Đâu Suất. 

“Đâu  Suất”  là  tiếng  phạn,  dịch  thành  ý  nghĩa 

trung văn là “Tri túc”47. Các vị cần phải hiểu rõ cái ý 

này, “Tri túc” thì thành Phật, không tri túc thì không 

thể thành Phật. Trời  Đâu Suất  gọi  là trời  Tri túc, tri 

túc thì thường lạc, cho nên người trời Đâu Suất rất là 

an vui, vì tri túc thì thường lạc, thân tâm đều vui, ở 

trong cảnh giới này mà sinh sống, ai mà chịu lìa bỏ? 

Hoàn cảnh đời sống quá tốt, thế nhưng vì để phải đi 

hoá độ chúng sanh khổ nạn, thì  hoàn cảnh đời sống 

của chính mình có tốt hơn cũng phải xả bỏ, đó mới là 

đại từ đại bi, chỉ biết lợi ích tất cả chúng sanh, không 

bằng  lòng  để  an  thân  hưởng  lạc,  biểu  thị  cái  ý  này. 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên tóm lại mà nói, Ngài dạy chúng ta xả đắc, đã 

đạt được hoàn cảnh đời sống thù thắng như vậy, mà 

Ngài có thể xả, đem những gì chính họ đạt được có 

thể xả bỏ hết, đó chính là cái ý chính. 

Trong  “Lễ ký”  của nhà nho, đã nói:  “An an nhi 

 năng  thiên”  48,  cũng  là  cái  ý  này.  Hai  chữ  an  này 

chính là đời sống của bạn thân an, tâm cũng an, chân 

thật  hai  chữ  an  này  rất  có  cái  ý  như  Đâu  Suất.  Thế 

nhưng  vì  phúc  lợi  xã  hội  đại  chúng,  mọi  người  cần 

đến  bạn,  bạn  cần  phải  bước  ra  vì  xã  hội  đại  chúng 

phục  vụ,  thông  thường  chúng  ta  nói  hy  sinh  phụng 

hiến, đó là đúng. 

Ở  trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  các  vị  nên  biết, 

thời  đại  Tam  quốc,  tiên  sinh  Khổng  Minh  Gia  Cát 

Lượng, vào lúc đó là loạn thế, có mấy người bạn tốt 

của ông, đều là ẩn cư nơi núi sâu, cả đời không xuất 

hiện, vốn dĩ ông cũng ẩn cư nơi Lũng Trung, bị người 

phát  hiện,  Lưu  Bị  ba  lần  đến  chòi  tranh,  ông  đành 

phải xả bỏ đời sống an ổn của chính mình, bước ra vì 

xã hội, vì quốc gia phục vụ.  “Cúc cung tận tuỵ, tử nhi 

 hậu kỷ”49, tám chữ này ông đã làm được. 

Phật  vì  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn,  an  vui  ở 

cung trời, yên vui của cung trời Đâu Suất là tầng trời 

thứ  4,  bất  cứ  tầng  trời  nào  cũng  đều  không  thể  so 

sánh, đó là nơi thánh hiền cư ngụ, Ngài có thể xả bỏ. 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Chúng  ta  phải  hiểu  được  cái  ý  này,  đó  chính  là  dạy 

cho  chúng  ta,  không  luận  hoàn  cảnh  đời  sống  của 

chính mình thư thích thế nào, an ổn đến thế nào, nếu 

như là vì chúng sanh, vì xã hội, vì quốc gia, nhất định 

phải có thể hy sinh phụng hiến, đem an lạc của chính 

mình xả bỏ, dạy chúng ta cái điểm này. 

Tướng thứ 2: “Giáng vương cung” [Giáng hạ vương 

cung] 

Thông thường người thế tục chúng ta gọi là đầu 

thai. “Thác thai”, xuất sanh “Giáng hạ vương cung”, 

đó là nói chư Phật Bồ Tát đến cái thế gian này là thừa 

nguyện tái lai, như Thích Ca Mâu Ni Phật. Các Ngài 

không phải do nghiệp mà tái sanh. 

Phàm  phu  chúng  ta  là  do  nghiệp  mà  tái  sanh, 

nghiệp báo mà đến thì không có chọn lựa, chính mình 

không làm chủ được, tùy nghiệp lưu chuyển, đời sống 

của chúng ta sẽ rất là đau khổ. 

Bồ Tát thừa nguyện tái lai, họ là do nguyện lực 

mà đến, nên họ muốn đi đến bất cứ một nhà nào để 

đầu thai, chính mình có thể chọn lựa, đó chính là thừa 

nguyện tái lai. 

Vì  sao  các  Ngài  phải  chọn  ở  trong  nhà  đế 

vương?  Vì  để  thuận  tiện  giáo  hoá  chúng  sanh.  Bạn 

xem  người  thế  gian  cầu  danh  vọng,  lợi  dưỡng,  thì 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quốc vương danh, lợi đều đầy đủ, ta thảy đều có, các 

người xem ta đều buông bỏ, ta đều xả bỏ, biểu diễn 

thật  hay  để  cho  người  xem.  Nếu  như  Ngài  sanh  ra 

trong nhà nghèo cùng, nếu Ngài đến nói việc này thì 

người  ta  sẽ  hoài  nghi,  họ  sẽ  nghĩ  “Ông  vẫn  không 

phải là không muốn làm quốc vương, mà muốn làm 

không  được,  ông  mới  làm  tôn  giáo,  muốn  làm  lãnh 

đạo tôn giáo thống trị mọi người, ông vẫn không phải 

là vì danh vì lợi hay sao?” Sẽ làm cho mọi người hoài 

nghi, cho nên nhất định chọn lựa nhà của đế vương. 


****** 

 

















217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

(VCD 030) 

Chọn  lựa  đầu  thai  đến  nhà  quốc  vương,  dùng 

thân phận của Thái tử để xuất hiện, dụng ý của Ngài 

rất sâu. Người thế gian cầu phú quý đó là việc thường 

thấy  nhất,  có  người  nào  mà  không  mong  cầu  phú 

quý?  Vào  thời  xưa  khi  làm  Hoàng  đế,  có  câu  nói  là 

 “Quí như thiên tử, giàu  như bốn biển” , phú quí đạt 

đến đỉnh cao nhất, là người thế gian mong cầu. 

Bồ  Tát  thị  hiện:   “Tôi  đã  có  được  rồi,  cái  các 

 người  mong  cầu,  ta  đã  có  được  rồi”.   Sau  khi  được 

rồi thì phải làm sao? Không gì đáng tự hào, rất bình 

thường, Hoàng Đế cũng phải chết, tạo tác tội nghiệp 

vẫn phải đoạ ba đường. Làm việc tốt là việc nên làm, 

bạn phải  nên làm việc tốt,  còn như  đã làm việc  xấu 

thì phải đoạ ba đường, các Ngài biểu diễn như vậy là 

nói  với  người  rằng:   “Con  người  sống  ở  đời  không 

 phải  vì  phú  quý  mà  đến,  vì  phú  quý  mà  đến  thì  sai 

 rồi”. 

Cho  nên  liền  dùng  phương  thức  này,  thị  hiện 

làm một tấm gương tốt cho chúng ta, để cho chúng ta 

ở nơi đó mà phản tỉnh, để giác ngộ. 

CHÁNH  KINH:  “Khí  vị  xuất  gia,  khổ  hạnh  học 

đạo” 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 [Dịch  nghĩa:   Bỏ  ngôi  vị,  xuất  gia,  khổ  hạnh  học 

 đạo] 

Ở  bốn  tướng  “Xuất  gia”,  có   “Xả  đâu  xuất, 

 Giáng vương cung” , còn hai tướng tiếp theo là  “Khí 

 vị xuất gia, Khổ hạnh học đạo”. 

Tướng  thứ  3:  “Khí  vị  xuất  gia” [Bỏ  ngôi  vị,  xuất 

gia] 

“Vị” là vương vị. Xả bỏ vương vị, cũng là xả 

bỏ quyền lực. Quốc vương một quốc gia là quyền lực 

lớn  nhất,  nên  với  người  tranh  quyền  đoạt  lợi.  Khi 

xem  thấy  Bồ  Tát  biểu  diễn  vậy,  phải  nên  sanh  tâm 

tàm quý (hổ thẹn). Danh, vị, quyền, tiền của người, ta 

mọi thứ đều có, mọi thứ đều có thể xả, vì biết được 

thứ này không phải là thứ tốt. 

Ở  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta   “Tài,  Sắc, 

 Danh, Thực, Thuỳ”  là năm điều của địa ngục, chỉ cần 

có một điều thì bạn không thể thoát khỏi sáu cõi luân 

hồi, còn nếu 5 điều bạn thảy đều đầy đủ thì phiền não 

của  bạn  sẽ  to.  Cho  nên  Phật  nói  với  chúng  ta  quyết 

định phải xả. 

Người  niệm  Phật  chúng  ta  mỗi  tâm  mỗi  niệm 

phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  Tịnh  Độ  ở  Thế  Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  không  phải  ở  thế  giới  Ta  Bà  của 

chúng ta. Chúng ta có thể đi tới được hay không? Có 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





thể đi! Đi bằng cách nào? Phải đem  thế giới Ta Bà 

này xả bỏ thì bạn mới có thể đi, bạn không thể đem 

danh vọng lợi dưỡng trong thế giới Ta Bà mang đến 

đó, không thể được, bạn không thể mang những thứ 

này đi. 

Cho nên bạn phải xả bỏ cái thế gian này, năm 

dục  sáu  trần,  danh  vọng,  lợi  dưỡng  đều  xả  bỏ  thì 

chúng  ta  niệm  Phật  mới  có  thể  được  vãng  sanh. 

Trong  đây  phải  cố  gắng  nghĩ  lại  (người  xưa  đã  nói 

nhiều vô kể), phải cố gắng tính lại xem, ở nơi Ta bà 

đây dù bạn có được nhiều hơn (như vừa rồi mới nói 

với bạn) nhưng không gian đời sống của bạn vẫn rất 

là có hạn lượng, làm gì có an vui nên hãy đem cái thế 

gian này thảy đều xả bỏ hết, sanh đến Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc mới được tự tại chân thật. 

Chúng ta ở nơi đây nói dân chủ mở rộng tự do, 

toàn bộ là giả không phải là thật, nhưng đến Thế Giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  đó  mới  thật  là  dân  chủ  tự  do 

mở rộng. Ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta 

không  hề  nghe  nói  có  quốc  vương,  có  tổng  thống, 

không hề nghe nói, cũng không có nghe nói Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc có bộ trưởng, thị trưởng gì đó, 

không  nghe  nói.  Vì  sao  không  có?  Dân  chủ!  Mỗi 

người đều là chủ, không có người khác làm chủ cho 

ta,  đó  mới  thật  là  dân  chủ,  thật  tự  do.  Không  gian 

chân  thật  mở  rộng,  tùy  lúc,  tùy  nơi  muốn  đến  một 

quốc gia nào để thấy  một vị Phật nào thì liền đi, đó 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mới  là  chân  thật  mở  rộng,  một  chút  khó  khăn  cũng 

không có. 

Chúng ta hãy tỉ mỉ nghĩ lại, Thế Giới Cực Lạc 

đáng được chúng ta đi đến. Cái  thế gian này dù có tốt 

hơn  nhưng  đều  không  nên  lưu  luyến.  Vì  sao  vậy? 

Thời gian quá ngắn! Bạn có thể hưởng thụ bao lâu? 

Cho  dù  thọ  mạng  của  bạn  dài,  sống  trên  100  tuổi, 

thực tế mà nói bạn chẳng qua cũng hưởng thụ không 

thể đến 100 tuổi. Vậy bạn có thể hưởng thụ được bao 

nhiêu?  Thật  không  đáng!  Nên  nghĩ  lại  vẫn  là  phải 

vãng sanh Thế Giới Cực Lạc mới là xứng đáng. Cho 

nên tất cả thọ dụng ở cái thế giới này, danh vọng, lợi 

dưỡng, tất cả oai thế, quyền lực thảy đều xả bỏ. 

Nói  như  vậy  có  phải  bảo  mọi  người  chúng  ta 

đều xuất gia? Nếu như bạn chỉ nhìn văn giải nghĩa thì 

ba  đời  chư  Phật  đều  hàm  oan50.  Phật  thị  hiện  hình 

dáng xuất gia này là khải thị cho chúng ta, để chúng 

ta ở nơi đây giác ngộ phải “Xuất gia”. Nhưng ý nghĩa 

của  “Xuất gia”  là đối với gia nghiệp không có chút 

lưu luyến nào, đó gọi là xuất gia. Còn như chỉ có “sự” 

không  chướng  ngại,  nhưng  ý  niệm  vẫn  còn  chướng 

ngại (vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là đại chướng 

ngại)  thì  không  gọi  là  xuất  gia,  còn  nếu  như  bạn 

không  có  phân  biệt,  chấp  trước  thì  “cái  nhà”  đó  có 

hay  không  có  không  hề  khác  nhau,  vậy  thì  không 

chướng ngại. 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cho nên Phật nói đến xuất gia, nói có bốn loại 

xuất gia. Bốn loại này đều là đối với người học Phật 

mà  nói,  không  học  Phật  vậy  thì  không  nói.  Đối  với 

người học Phật mà nói 4 lại xuất gia là những loại gì? 

 Bốn loại xuất gia là gì? 

 Thứ nhất là “Thân xuất gia, Tâm không xuất gia”.  

Đó  là  loại  người  như  người  xuất  gia  hiện  tại 

chúng ta. Thân xuất gia rồi, thế nhưng trong lòng vẫn 

có danh vọng, lợi dưỡng, vẫn có Tham-Sân-Si-Mạn . 

Vậy thì chưa “xuất”, tâm vẫn của tại gia, chỉ có tướng 

của xuất gia, những việc đã làm vẫn là sự nghiệp của 

người tại gia làm. 

Vốn dĩ “cái nhà” của bạn đó không lớn, cha mẹ 

anh  em  chị  em  của  bạn  không  nhiều,  là  nhà  nhỏ, 

phòng ốc cũng không lớn, hiện tại vừa xuất gia rồi thì 

làm  chùa  to,  ra  khỏi  nhà  nhỏ  thì  bước  vào  nhà  lớn, 

phiền não liền lớn, nhà nhỏ tạo nghiệp nhỏ, nhà lớn 

tạo  nghiệp  lớn.  Cho  nên  người  xưa  mới  nói   “Địa 

 ngục môn tiền tăng đạo đa”  51.    Ai đọa địa ngục vậy? 

Thân  xuất  gia,  tâm  không  xuất  gia,  gần  như  không 

thể  vượt  qua  được  địa  ngục,  rất  khó  vượt  qua.  Việc 

này chúng ta phải hiểu. 

Xuất gia thì phải thật giống như Thích Ca Mâu 

Ni Phật vậy, thân tâm thế giới tất cả buông bỏ, toàn 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm toàn lực vì Phật pháp, vì chúng sanh, đó là công 

đức  vô  lượng.  Quả  báo  của  tội  và  phước  ở  ngay 

khoảng  một  niệm,  nên  bạn  không  thể  không  đề  cao 

cảnh giác. 

 Thứ hai là “Thân không xuất gia, Tâm xuất gia”. 

Loại  này  là  những  người  thân  ở  tại  nhà,  thế 

nhưng tâm xuất  gia, đó là cư  sĩ tại gia. Các vị  ở tại 

gia học Phật, như cư sĩ Lý Mộc Nguyên tâm xuất gia, 

thân không xuất gia, vậy mà tốt, họ không tạo nghiệp. 

Cho nên người tại gia học Phật thành tựu nhiều, 

bạn xem vãng sanh tướng của họ lạ hi hữu. Chúng ta 

trong  những  năm  gần  đây  đã  xem  thấy  nghe  thấy, 

đứng  mà  ra  đi,  ngồi  mà  đi,  đều  là  đồng  tu  tại  gia. 

Nhưng người xuất gia chưa hề nghe nói qua lấy một 

người. Hơn nữa đều là  nữ chúng tại gia, nam chúng 

đứng  ra  đi,  ngồi  ra  đi,  biết  trước  giờ  chết  ít,  còn 

chúng ta nghe thấy, xem thấy, đứng mà đi, ngồi mà 

đi, không bị bệnh nói đi thì đi đều là nữ chúng tại gia. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ từng rất cảm khái mà 

nói:  “Vào thời xưa chúng ta tu hành thành tựu, nam 

 chúng xuất gia đứng thứ nhất, thành tựu được nhiều 

 nhất; thứ hai nữ chúng xuất gia, thứ ba là nam chúng 

 tại  gia,  thứ  tư  là  nữ  chúng  tại  gia.  Nhưng  hiện  tại 

 thảy đều điên đảo hết”. 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Điên  đảo  ở  chỗ  nào?  Số  người  rất  thành  tựu 

nhiều nhất là nữ chúng tại gia, kế đến là nam chúng 

tại gia, kế đến nữa là nữ chúng xuất gia, rất e ngại là 

nam  chúng  xuất  gia,  nên  hiện  tại  gọi  là  đảo  ngược. 

Chúng ta không thể không cảnh giác, thế nhưng đích 

thực đó là sự thật, chân tướng sự thật như vậy không 

thể phủ nhận. Cho nên ý nghĩa của xuất gia phải hiểu. 

 Thứ ba là “Thân, Tâm đều xuất gia” . 

Đó là người xuất gia chân thật tốt, thân xuất gia 

tâm cũng xuất gia, đó chính là trong Phật pháp đã nói 

 “Đệ  tử  chân  thật  của  Phật” ,  có  thể  gánh  vác  việc 

hoằng  pháp  lợi  sanh,  kế  tục  huệ  mạng  Phật,  gia 

nghiệp Như Lai, phải là người như vậy. 

 Thứ tư là “Thân, Tâm đều không xuất gia” . 

Đó là chỉ cư sĩ tại gia, cư sĩ tại gia thân không 

xuất gia và tâm cũng không xuất. Loại người này tuy 

là  học  Phật  nhưng  học  Phật  chỉ  là  việc  phụ,  mải  lo 

danh  vọng  lợi  dưỡng  thế  gian  là  chủ  yếu,  đại  khái 

99% vẫn là mảng lo thế gian pháp, còn Phật pháp chỉ 

lo 1% là rất tốt rồi, thì không tệ rồi. Đó chính là thân 

tâm đều không xuất gia. 

Xuất gia như vừa nói có bốn loại, Phật ở ngay 

chỗ  này  thị  hiện  cho  chúng  ta,  nhắc  nhở  chúng  ta. 

Các  đồng  tu  tại  gia  “Tâm  phải  xuất,  thân  không 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xuất”. 

Cho nên các vị ở trong bất cứ nghề nghiệp nào, 

ở trong bất cứ công việc nào đều thị hiện thành chánh 

giác. Bạn ở nơi đó biểu diễn, biễu diễn ở trong nghề 

nghiệp  này  của  bạn  là  mô  phạm  tốt  nhất,  biểu  diễn 

nghề  nghiệp  của  Bồ  Tát,  trải  qua  đời  sống  của  Bồ 

Tát. 

Ví dụ nói bạn buôn bán, phàm hễ nếu tâm xuất 

gia, cái tâm đó nhất định phải thông minh hơn người 

khác, nhất định có trí tuệ hơn người khác, nếu bạn đi 

buôn bán, nhất định sẽ kiếm rất nhiều tiền, có trí tuệ. 

Thế  nhưng  Bồ  Tát  kiếm  được  tiền,  không  phải  họ 

chính mình dùng, tiền kiếm ra được để giúp đỡ chúng 

sanh khổ nạn trong xã hội, đó là làm cho người trong 

xã hội có tiền, một tấm gương tốt nhất. Những người 

có tiền của, không chịu làm việc phúc lợi xã hội, còn 

người tại gia tâm xuất thân không xuất, họ kiếm được 

tiền họ có thể giúp đỡ người khổ nạn trong xã hội, đó 

là làm một tấm gương tốt cho người có tiền có thế lực 

xem,  để  ảnh  hưởng  họ,  giáo  hoá  họ,  hy  vọng người 

phú quý, đều có thể quan tâm đến lợi ích  của cả xã 

hội, xã hội này liền an lành, không có người làm loạn. 

Chính chúng ta trải qua ngày tháng được tốt, thì 

cũng hy vọng người người trải qua ngày tháng được 

tốt.  Sự  khác  biệt  không  nên quá  lớn,  xã  hội  sẽ  vĩnh 

viễn an định hoà thuận, hợp tác lẫn nhau, đó là Phật 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





dạy bảo công đức không gì bằng. Cho nên bạn hiểu 

được cái ý nghĩa của xuất gia, thì bạn liền biết được 

chúng ta nên làm thế nào tu học. 

Thực  tế  mà  nói,  nếu  bạn  chân  thật  muốn  phát 

tâm  cạo  tóc  xuất  gia,  việc  này  không  dễ,  rất  là  khó 

khăn, liệu bạn có nghĩ đến hay không? Vì sao?  Bạn 

phải chân thật hiểu được Phật pháp, liệu bạn phải có 

thể gánh vác được công việc hoằng pháp lợi sanh kế 

tục huệ mạng Phật  hay không? Cái  trách nhiệm này 

rất lớn. Còn nếu bạn nói tôi niệm Phật cầu vãng sanh, 

vậy  thì  không  cần,  không  cần  phải  cạo  đầu,  bạn  tại 

gia niệm Phật cũng vãng sanh như nhau, cũng có thể 

được  vãng  sanh  thượng  thượng  phẩm.  Còn  nếu  như 

bạn chỉ là thị hiện dáng vẻ như vậy, còn làm không 

đúng pháp, bại hoại Phật môn, tội nghiệp của bạn sẽ 

nặng.  Vì  sao  vậy?  Bạn  phá  hoại  đi  hình  tượng  của 

Phật, cái tội này thật không nhỏ. Phật là thầy của trời, 

người, khởi tâm động niệm của Phật, lời nói việc làm 

đều là tấm gương tốt nhất cho chúng sanh chín pháp 

giới.  Vậy  mà  bạn  lại  làm  tấm  gương xấu  cho người 

thì bạn là đang diệt Phật pháp, không phải bạn đang 

hưng  Phật  pháp,  bạn  đang  làm  công  việc  diệt  Phật, 

trong tâm còn có tâm tham, còn có sân hận, còn ngu 

si,  không  giữ  giới  luật,  không  giữ  pháp,  còn  phóng 

túng, vậy sao được chứ. Cho nên mặc vào tấm y này, 

mỗi giờ mỗi lúc nghĩ đến Phật, ngày ngày nhìn Phật 

tượng, mỗi ngày mở quyển kinh ra đọc, nghĩ lại xem 

ta có giống Phật hay không? Nếu không giống Phật, 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì trong địa ngục đã đánh dấu rồi, đã ghi vào sổ, bạn 

còn có thể trốn được sao? 

Cầu sanh Tịnh Độ, thì tâm của ta cùng với tâm 

của A Di Đà Phật ở trên kinh này đối chiếu nhau, tâm 

của A Di Đà Phật là 48 nguyện, vậy xem nguyện nào 

cùng với tâm của chính chúng ta tương ưng? Còn như 

48  nguyện  đọc  rồi,  ây  da!  Tâm  của  A  Di  Đà  Phật, 

chúng ta một điều cũng không tương ưng, thử hỏi bạn 

còn có thể vãng sanh sao? Đó chính là như người xưa 

nói bạn  “Đau mồm rát họng chỉ uổng công” .   

Bạn  xem  nguyện  thứ  nhất  của  A  Di  Đà  Phật, 

mọi người đều rất rõ ràng “ Nước không ác đạo”.  Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  đường  ác. 

Chúng ta đọc cái nguyện này có cảm tưởng thế nào? 

Ba  đường  ác  là  quả,  Tham-Sân-Si-Mạn    là  nhân, 

nước không có ác đạo là quả, chính là không có cái 

nhân của ác đạo. Hay nói cách khác chúng ta đọc cái 

nguyện này rồi liền phải nghĩ đến, Tham-Sân-Si-Mạn  

nếu  không  đoạn  thì  không thể  được,  nếu  bạn  không 

đoạn, thì không tương ưng  với nguyện thứ  nhất  này 

của A Di Đà Phật. Bạn không thể nói rằng ta đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc mới đoạn, phải đoạn ngay 

hiện tại, không thể có một chút lòng tham. 

Buổi  trưa  hôm  nay  ở  Hồng  Các,  đoàn  thể  này 

của cư  sĩ Thừa Mông Giám, họ cúng trai, chúng tôi 

đều  tham  gia.  Khi đi  ông  tặng  tôi  một  cái  túi,  trong 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





cái túi đó đều là bao đỏ, tôi không biết là bao nhiêu 

tiền, tôi liền giao cho pháp sư Ngộ Hoằng. Ông liền 

nói với tôi:  

- Người xuất gia quá nhiều, tôi không thể từng 

người từng người phát, thêm nữa mỗi một người cúng 

dường số lượng cũng không như nhau. 

Tôi liền thay các vị xử phân: 

- Người xuất gia không nên có tâm tham, trong 

túi có tiền là hoạ hại, không phải là việc tốt. Ông nên 

đem  toàn  bộ  số  tiền  này  giao  cho  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên cúng dường đạo tràng. 

Cho  nên  chúng  ta,  những  người  xuất  gia  phải 

làm  đến  được,  nói  được  phải  làm  được,  chân  thật 

buông bỏ, chân thật có thể xả. 

Hy vọng chúng ta cái thân xuất gia này, tuy là 

từ  trước  không  tường  tận  đối  với Phật  giáo,  mơ  mơ 

hồ hồ đi xuất gia, sau khi xuất gia cố gắng học tập, từ 

trong mơ  mơ hồ hồ biến  thành một  chánh giác xuất 

gia,  cũng  là  việc  tốt.  Nhân  duyên  cá  nhân  không 

giống nhau, thế nhưng kết quả về sau hy vọng giống 

nhau, như vậy thì tốt. 

Tướng  thứ  4:  “Khổ  hạnh  học  đạo” [Khổ  hạnh  học 

đạo] 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Khổ  hạnh  học  đạo”,     cho  nên  đời  sống  khổ 

một chút thì tốt. Phật dạy cho chúng ta “Lấy khổ làm 

thầy”. Vì sao? Vì nếu thường hay chịu đời sống khổ 

cực  thì  dễ  dàng  có  tính  đề  cao  cảnh  giác,  còn  đời 

sống trải qua quá thoải mái sẽ bị đọa lạc. 

Cư sĩ Lý rất quan tâm đối với tôi, tôi cũng rất 

cảm  tạ  ông,  ông  nói  với  tôi  rằng  lão  pháp  sư  của 

Trung Quốc Đại Lục người chăm sóc rất nhiều, còn 

ông xem thấy tôi không có người chăm sóc. Đúng là 

không  có  người  chăm  sóc  rất  khổ,  nhưng  khổ  một 

chút  tốt,  tính  cảnh  giác  của  tôi  tương  đối  cao,  ông 

muốn tìm một số người đến chăm sóc, tôi cấm ta ông. 

Vì sao vậy? Sợ rằng khi có nhiều người chăm sóc, tôi 

liền sẽ đọa lạc, tác oai tác phước, vậy thì không được 

rồi. 

Thầy của tôi, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam đã làm ra 

một tấm gương tốt cho tôi xem. Tôi nhận “thân giáo” 

của ông rất sâu. Ông 95 tuổi mà chỉ một mình trải qua 

ngày  tháng,  không  có  người  hầu  hạ  ông.  Giặt  quần 

áo, nấu cơm đều là chính mình tự tay làm, 95 tuổi mà 

làm  như  vậy.  Sau  95  tuổi  mới  chịu  nhận  có  học  trò 

chăm sóc, ông 97 tuổi vãng sanh. Người 95 tuổi mà 

không  cần  người  chăm  sóc.  Không  có  người  chăm 

sóc,  tốt!  vì  sao  vậy?  Thân  thể  nhất  định  rất  khoẻ 

mạnh.  Có  người  ta  chăm  sóc,  khi  đi  cần  phải  có  2 

người dìu đi, thật là phiền phức, thật đáng thương. 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cho  nên  tôi  cảm  ơn  Lý  Mộc  Nguyên,  nhưng 

không nên tìm người hầu tôi thì tốt hơn, để cho sức 

khoẻ của tôi được tốt hơn một chút, không cần phải 

có 2 người dìu đi đường. 

Cho nên phải hiểu được khổ hạnh đối với thân 

tâm mình đều không có sự giúp đỡ, thân thể nhất định 

khoẻ mạnh. 

Người thế gian có phước, nhưng thực ra không 

thấy được thật có phước báo. Vì sao vậy? Rất nhiều 

người hầu hạ họ, thể lực của họ kém rất xa so với lão 

nông phu dưới quê không sánh bằng. Những lão nông 

dưới  quê  đó  sống  đến  80-90  tuổi,  không  có  người 

chăm sóc, chính mình nhất định phải làm mà sống, vì 

không làm thì không thể sống được. 

Các  vị  nhất  định  phải  nên  biết,  trung  niên  trở 

lên cái gì là chân thật? Khoẻ mạnh là thật, thứ khác 

đều  là  giả,  thân  thể  khoẻ  mạnh  mới  là  phước  báo 

chân thật. Còn một người rất là giàu có, nhưng thân 

thể không tốt, nằm ở trên giường bệnh, tìm ba hộ lý 

đến chăm sóc họ, thì hưởng cái loại phước đó tôi cảm 

thấy  không  ý  nghĩa  gì,  không  bằng  người  thân  thể 

khoẻ như chúng ta, đi đến mọi nơi, đi đứng thoải mái 

đời sống hoạt bát. Cho nên thế gian này bao gồm tất 

cả  hiện  tượng,  chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  mà  quan  sát,  để 

làm sao chúng ta phải có thể hưởng thụ được phước 

báo chân thật. 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Khổ hạnh có thể đột phá được mê hoặc chướng 

nạn, không cầu hưởng thụ. Còn nếu có phước, hãy để 

tất cả chúng sanh cùng hưởng, đặc biệt phải nghĩ đến 

thế  gian  còn  có  rất  nhiều  người  khổ  nạn.  Chúng  ta 

làm  thế  nào  giúp  đỡ  họ?  Giúp  đỡ  họ  cũng  phải  có 

duyên  phận,  có  duyên  nhất  định  phải  giúp  đỡ,  còn 

không có duyên thì trong lòng phải thường hay nghĩ 

đến,  thường  phải  nhớ  lấy,  như  vậy  mới  tốt.  Chỉ  có 

khổ hạnh mới có thể đột phá chướng nạn. 

“Học đạo” là học tập. Sau khi học rồi phải làm 

cho  được.  Đạo  là  gì  vậy?  Đạo  là  hiểu  được  thực 

tướng các pháp, đối với chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh, chân thật giác ngộ, chân thật hiểu rõ, đó là đạo. 

Từ chỗ nào mà giác ngộ vậy? Bất cứ một sự việc nào 

đều có thể giác ngộ, bất cứ trong một pháp nào cũng 

đều có thể giác ngộ. Cho nên Phật  nói  pháp,  nói  vô 

lượng pháp môn, pháp môn vô lượng vô biên, lại nói: 

 “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp” . Mỗi môn 

đều có thể khế nhập, mỗi môn đều có thể khiến cho 

người  giác  ngộ.  Tất  cả  chúng  sanh  căn  tánh  không 

đồng nhau, duyên phận không đồng nhau, không định 

vào  lúc  nào  gặp  được  nhân  vật  như  thế  nào,  bỗng 

nhiên  giác  ngộ.  Những  sự  thật  này  ở  trong  lịch  sử 

Phật giáo Trung Quốc, chúng ta xem thấy rất nhiều, 

người xuất gia khai ngộ minh tâm kiến tánh, người tại 

gia khai ngộ minh tâm kiến tánh cũng không phải là 

số ít, việc này chúng ta phải nên hiểu. 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





CHÁNH KINH: “Tác tư thị hiện, thuận thế gian cố” 

 [Dịch  nghĩa:  Thị  hiện  như  thế  để  thuận  theo  thế 

 gian] 

Đó  là  đem  ý  nghĩa  của  thị  hiện  nói  ra.  Vì  sao 

phải  làm như  vậy? Như Thích  Ca Mâu Ni Phật  trên 

Kinh Pháp Hoa, Thế Tôn Ngài nói lời thành thật rằng 

Ngài đã thành Phật từ kiếp  lâu  xa. Trên Kinh Phạm 

Võng  nói,  lần  này  Ngài  đến  thế  gian  thị  hiện  làm 

Phật, tám tướng thành đạo là lần thứ 8.000, thế giới 

phương khác thì không tính, chỉ riêng đến cõi này, là 

lần thứ 8.000. Khi đến vẫn phải làm ra như vậy, làm 

dường như là một phàm phu không hiểu biết thứ gì, 

làm thái tử ra ngoài du ngoạn, xem thấy tất cả người 

vật  trong  xã  hội,  xem  thấy  sanh,  lão,  bệnh,  tử,  xúc 

động cái tâm tu hành. Đều là giả làm như vậy, đều là 

đang diễn kịch cho chúng ta xem. 

Chúng ta ngày ngày xem thấy sanh, lão, bệnh, 

tử, không hề cảm xúc, dường như không có việc gì. 

Bất tri, bất giác, liền đến trên thân chúng ta, thời gian 

qua được rất nhanh, bất tri bất giác liền đến, đến khi 

chính mình lão, bệnh, tử đến, hối hận không còn kịp. 

Ngạn ngữ đã nói: “Người không lo xa, ắt có hoạ 

 gần”.  Ý nghĩa của câu nói này rất sâu. Cái gì gọi là lo 

xa? Bạn có nghĩ đến lúc bạn già hay không? Có nghĩ 

đến  lúc  bạn  bệnh  hay  không?  Có  nghĩ  đến  lúc  bạn 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chết hay không? Có nghĩ đến đời sau hay không? Con 

người nếu có thể nghĩ đến việc này mới gọi là lo xa. 

Chúng ta phải hiểu rõ những vấn đề này. 

Chúng  ta  phải  làm  thế  nào  mới  có  cách  nghĩ 

chính  xác?  Nếu  như  có  thể  dạy  cho  chúng  ta  ngay 

trong  một  đời  này,  không  già,  không  bệnh,  không 

chết, đó gọi là chánh tri, chánh kiến. 

Không nên cho rằng tương lai chúng ta sẽ già, 

ta  phải  chuẩn  bị  một  ít  tiền,  nghĩ  ra  một  cách  để 

tương lai dưỡng già; tôi tương lai phải có bệnh, tương 

lai  cần  phải  có  một  khoản  tiền  để  làm  phí  thuốc 

thang; còn phải chết, khi chết còn phải mai táng như 

thế nào đó, còn phải dự bị một số. 

Nếu  như  bạn  có  cái  cách  nghĩ  này,  đó  không 

phải là nghĩ xa lo gần, bạn đã hoàn toàn sai rồi. Hiện 

tại bạn vẫn chưa có già, thì bạn đã chuẩn bị già, bạn 

sẽ  già  rất  nhanh,  bạn  rất  nhanh  sẽ  già  đi,  vì  bạn  đã 

chuẩn bị rồi mà. Hiện tại bạn không có bị bệnh, bạn 

đã chuẩn bị phí thuốc thang, ở nơi đó chờ bị bệnh, thì 

bạn  làm  sao  mà  không  bệnh  chứ?  Thậm  chí  đến 

tương lai khi chết, còn phải tìm một nơi phong thủy 

tốt, thì bạn sẽ chết rất nhanh, thảy đều sai hết. 

Nếu bạn chân thật nghĩ đến những sự việc già, 

bệnh,  chết  này,  thì  bạn  phải  mau  tu  học  Đại  thừa. 

Phật  pháp  Đại  thừa  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  thành  thật 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





mà nói, chính là dạy chúng ta làm thế nào không già, 

làm thế nào không bệnh, làm thế nào không chết, ba 

vấn đề lớn này. Phật pháp đích thực vì chúng ta giải 

quyết, giải quyết cứu cánh viên mãn, vãng sanh Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc không phải chết, sống mà 

ra đi. 

Trong  những  năm  gần  đây,  ở  Singapore  và 

MaLaysia, người niệm Phật vãng sanh không ít. Cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên đi đưa người vãng sanh, ông đã đưa 

rất nhiều, e rằng không có người nào có thể so được 

với  ông.  Ông  tiễn  người  vãng  sanh  chính  mắt  xem 

thấy hiện tượng, tướng lạ vãng sanh, là sống mà ra đi, 

không phải chết rồi mới ra đi. Họ thấy được  Phật A 

Di  Đà  đến  tiếp  dẫn,  họ  còn  nói  với  người  hai  bên 

 “Phật đến rồi, tôi theo Ngài đi đây” . Nói rồi là liền 

đi theo Ngài. Túi da này không cần nữa, bỏ đi, thân 

tâm thế giới tất cả buông bỏ, đến sau cùng cái túi da 

này cũng phải buông bỏ, cũng không cần. Theo Phật 

A Di Đà đi đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, hoá 

sanh  trong  hoa  sen,  được  cái  thân  tướng  đó  là  thân 

kim  cang  bất  hoại.  Bạn  xem  trên  kinh  nói   “Đều  là 

 thân  sắc  vàng tử  ma” ,  tướng  mạo  đẹp  giống như  A 

Di Đà Phật vậy, không chỉ 32 tướng 80 vẻ đẹp. 

Vì sao họ có thể đi được vậy? Bởi vì họ có thể 

buông  bỏ,  họ  buông  bỏ  lúc  nào  vậy?  Hiện  tại  liền 

buông  bỏ,  không  phải  đợi  đến  khi  lâm  chung  mới 

buông bỏ, buông bỏ ngay hiện tại. Bởi vì hiện tại đã 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



buông bỏ cho nên bạn sẽ không già, sẽ không bệnh. 

Lý Mộc Nguyên hảo tâm muốn tìm mấy người 

đến chăm sóc cho tôi, cho rằng tôi già rồi. Tôi không 

cần, tôi không chịu lỗ đâu. Học Phật phải hiểu được 

đạo lý của Phật pháp, đó là chân lý. 

Cho  nên  Phật  làm  ra  loại  thị  hiện  này,  thuận 

theo nhân tình của thế gian, sau đó mới có thể khiến 

cho người thế gian giác ngộ. Tuy là kinh văn chỉ có 4 

câu  12  chữ,  nhưng  đem  quá  trình  Phật  xuất  gia  tu 

hành  học  đạo,  đều  hình  dung  tương  đối  viên  mãn, 

mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  hàm  nhiếp  vô  lượng  nghĩa. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau. 

CHÁNH  KINH:  “Dĩ  định  huệ  lực,  hàng  phục  ma 

oán” 

Tướng  thứ  5:  Dùng  sức  Định  Huệ  hàng  phục  ma 

oán. 

Hai câu nói này vô cùng là quan trọng, quan hệ 

cả đời tu học thành bại của chúng ta. “Ma”, “Oán” là 

trong  tất  cả  nghiệp  chướng,  hai  loại  lớn  này  rất  là 

phiền phức.  

 Một là chữ “Ma” . 

“Ma”  là  “Dày  vò”,  cho  nên  gọi  là  ma  vương. 

Vào thời xưa khi dịch kinh, chữ “ma” có nghĩa là một 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





sự  dày  vò,  dưới  chữ  ma  có  bộ  thạch,  là  sự  dày  vò, 

đem bộ thạch bỏ đi đổi thành bộ quỷ. Cái chữ này là 

do Lương Võ Đế phát minh, Lương Võ Đế nói  “Dày 

 vò quá khổ, còn đáng sợ hơn quỷ” , cho nên đổi thành 

quỷ, đem bộ thạch đổi thành bộ quỷ, đó là “Ma quỷ”. 

 Hai là chữ “Oán”  . 

Oán là oan gia, cho nên gọi là báo oán, đòi nợ, 

trả nợ là một loại, loại oan gia này gọi là oan gia trái 

chủ. Trên kinh Phật nói với chúng ta:  “Mười thiện là 

 bạn lành, mười ác là oan gia” . Lời nói này của Phật 

nói được rất hay. 

 Mười ác là oan gia? 

Mười ác là gì? Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng 

ngữ, hai lưỡi, ác khẩu, thêu dệt, Tham-Sân-Si, đó là 

oan gia của chúng ta. Khởi tâm động niệm của chúng 

ta, nếu rơi vào trong mười điều này, oan gia hiện tiền, 

dạy chúng ta tạo nghiệp. 

Oan gia không phải kết ở một đời một kiếp, có 

oan gia nhiều đời nhiều  kiếp, nếu chúng ta muốn tu 

hành, những  người này liền đến gây phiền  phức. Vì 

sao  vậy?  Họ  phải  đến  báo  thù,  họ  có  một  ý  nguyện 

báo thù mãnh liệt, nên chúng ta gặp phải chướng nạn 

nhất  định,  chướng  ngại  chúng  ta  tu  hành,  phá  hoại 

chúng ta tu hành. Họ không nhất định dùng phương 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thức gì, nhưng chúng ta luôn luôn bị thiệt bị lừa. 

Yêu ma quỷ quái ở trong xã hội này ngày nay 

có  thể  nói  là  quá  nhiều.  Trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm” 

nói:  “Thời kỳ mạt pháp tà sư nói pháp như cát sông 

 Hằng”.   

Thời kỳ Mạt pháp chính là nói thời đại hiện tiền 

này  của  chúng  ta,  đó  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  dự 

ngôn của 3000 năm trước. Nơi nơi đều có tà sư nói 

những  lời  Phật  pháp  gần  giống,  nhưng  không  phải, 

luôn là làm cho bạn sanh phiền não, luôn là làm cho 

bạn không được thanh tịnh. 

Chúng ta làm thế nào phân biệt những ma oán 

này? Lấy đề kinh này của chúng ta để làm tiêu chuẩn 

thì  rất  tốt.  Đề  kinh  này  của  chúng  ta  là  tổng  cương 

lĩnh  tu  học  có  5  chữ  “Thanh  tịnh,  Bình  đẳng, 

Giác”.   

Chúng  ta  tiếp  xúc  tất  cả  người,  sự,  vật,  khiến 

cho chúng ta cảm nhận được tâm địa thanh tịnh, bình 

đẳng, giác ngộ, đó là chánh pháp, vậy thì không sai. 

Còn  như  họ  nói  có  pháp  tốt  hơn,  nhưng  nếu 

như pháp này phá hoại tâm thanh tịnh của chúng ta, 

phá  hoại  tâm  bình  đẳng,  làm  cho  chúng  ta  mê  hoặc 

điên  đảo,  cái  pháp  này  quyết  định  là  tà  pháp  không 

phải chánh pháp. 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Cho  nên  Phật  ở  chỗ  này  nói,  phải  “Dùng  sức 

định huệ, hàng phục ma oán”. 

 Mười thiện là bạn lành: 

Cho nên Phật giảng mười thiện là bạn lành, bạn 

cũ thân thiết nhất. Chúng ta phải thân cận thiện hữu 

tri  thức,  ý  nghĩa  trong  đây  thì  rất  nhiều.  “Dùng  sức 

định huệ, hàng phục ma oán”: Bạn có sức định, sức 

định chính là chính mình có chủ tể, thì không thể bị 

cảnh giới bên ngoài dao động, đó là sức định. 

Sức huệ chính là bạn thấy được rõ ràng tường 

tận, thông suốt thấu đáo, bạn có năng lực phân biệt tà 

chánh, phân biệt thiện ác, đó là huệ. 

Sau đó bạn ở cảnh giới bên ngoài tất cả người, 

sự,  vật,  mới  không  bị  mê  hoặc,  cảnh  giới  hiện  tiền 

chính mình có thể như như bất động, chúng ta mới có 

thể hàng phục ma oán. 

Trên  đạo  Bồ  Đề  ma  chướng,  oan  gia,  trái  chủ 

quá  nhiều  quá  đông,  nếu bạn  không  có  định  huệ  thì 

làm  sao  bạn  có  thể  ngay  trong  một  đời  này  được 

thành tựu? Chính ta mỗi niệm cảm kích giáo hối của 

thầy giáo, không có thầy giáo, chúng ta là phàm phu 

làm  sao  có  thể  có  thành  tựu?  Chính  mình  tỉ  mỉ  mà 

nghĩ  tưởng, quyết  định không thể nào. Cái  thiện  mà 

thầy giáo  dạy, chính chúng ta có thể tuân thủ. Thầy 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giáo  tuy  là  khiếm  tốn,  thầy  giáo  chính  mình  không 

dám  cho mình là thầy, khách khí, khiêm tốn, nhưng 

chúng ta làm người học trò phải tôn trọng thầy. 

Tôi nói với thầy Lý, lão sư Lý lần đầu gặp mặt 

tôi, ông liền nói với tôi rằng với năng lực của tôi, thì 

ông  chỉ  có  thể  dạy  tôi  5  năm .  Lời  khách  sáo,  mục 

đích  của  ông  chính  là  hy  vọng  tôi  có  thể  nghe  ông 

dạy  bảo  5  năm,  5  năm  không  rời  khỏi  ông,  5  năm 

tuân thủ qui củ của ông, chính là nghe một mình ông 

giảng kinh nói pháp, một môn thâm nhập. Cắm gốc, 

cái gốc này sâu, cái được chính là định, huệ. Sau đó 

chúng ta đối với tất cả người, sự, vật thay đổi, quan 

sát  xem  đích  thực  là  khác  đi  so  với  trước.  Phải  mất 

thời gian bao lâu? Ba tháng thì thấy hiệu quả, chính 

mình liền thể hội được. 

Ban  đầu  lão  sư  dặn  bảo,  tôi  cũng  là  có  chút 

miễn  cưỡng  cảm  thấy  thái  độ  này  của  thầy  giáo 

dường như  quá ngạo mạn, quá ngang ngược, quá tự 

đại,  gần  như  cái  thế  gian  này  chỉ  có  một  mình  ông 

vậy, người khác đều không thể sánh với ông, ông cho 

chúng ta có một cái cảm xúc này. 

Chúng ta không có trí tuệ, cha mẹ ở nhà không 

dạy cho chúng ta, nên chúng ta làm sao có thể nói chỉ 

được nghe một mình họ, không được nghe bất cứ một 

người nào. Tất cả văn tự không được sự đồng ý của 

ông,  cũng  không  được  xem.  Lại  còn  một  việc  nữa, 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





những  gì  đã  học  từ  trước  ông  thảy  đều  không  thừa 

nhận, một  mực bài trừ, phải  học lại với ông từ đầu, 

thật không có lời gì để nói. Tuy nhiên, tôi cũng xem 

như là vẫn có một chút thiện căn phước đức, thật chịu 

nghe lời, thật chịu tiếp nhận, y giáo phụng hành. 

Thế  nhưng  cứ  như  vậy  mà  làm  qua  ba  tháng, 

chính mình liền phát hiện thật có chỗ tốt, tâm thanh 

tịnh, ba tháng không đi khắp nơi nghe, bất cứ người 

nào  nói  chuyện  đều  không  được  nghe,  bít  lỗ  tai  lại, 

giáo trình lão sư chỉ định rất có hạn, ngoài số đó ra 

thứ khác không được xem, cũng đóng bít đi cái nhìn 

của bạn, tất cả pháp không thấy, không nghe, dần dần 

tâm liền định. Dùng phương pháp này dạy chúng ta tu 

thiền định, định có thể khai huệ, nên chỉ ba tháng sau 

là  nghe  người  khác  nói  chuyện,  nhìn  thấy  mọi  việc, 

chính mình cảm thấy thông minh hơn trước nhiều. Từ 

trước nghe nói không hiểu được ý nghĩa, hiện tại thì 

hiểu được, đoán ý qua lời nói,  liền có được cái năng 

lực  này.  Sau  sáu  tháng  thì  rất  rõ  ràng,  bội  phục  tận 

đáy lòng đối với lão sư, biết được phương pháp của 

lão  sư  là  cao  minh,  chưa  từng  được  thấy  qua,  cũng 

chưa từng nghe nói qua. 

Biết được phương pháp này tuyệt diệu như vậy, 

tốt đến như vậy. Cho nên tôi sau 5 năm, liền nói với 

thầy con xin giữ thêm 5 năm nữa, lão sư yêu cầu tôi 5 

năm, tôi tuân thủ qui củ của ông mười năm. Sau 10 

năm giảng kinh mới được thành thạo, tất cả đều trôi 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chảy, gốc đã được cắm sâu như vậy. Còn như không 

giữ  qui  củ,  tự  cho  là  thông  minh  quyết  định  sẽ  thất 

bại. Đồng học thất bại rất nhiều, học trò lão sư dạy có 

đến 1-2 trăm người, nhưng chân thật có thể có được 

chút thành tựu, hiện tại chỉ có ba người. 

Vậy làm thế nào để thành tựu? Giữ qui củ, nghe 

lời, thành thật, bạn mới có thể thành tựu, phàm tự cho 

là  đúng,  sau  cùng  đều  thất  bại.  Cũng  là  giảng  kinh 

nhưng giảng mấy năm đều không có tiến bộ, không 

dẫn  khởi  được  hứng  thú  của  thính  chúng.  Thính 

chúng  càng  ngày  càng  ít,  thì  duyên  không  còn  nữa, 

chính mình cũng không giảng nữa. 

Khi tôi đến Đài Trung, nhiều đồng tu của chúng 

tôi  như  vậy,  mỗi  mỗi  đều  giảng  được  không  tệ.  Vì 

sao  hiện  tại  một  người  giảng  kinh  cũng  không  có? 

Đều không giảng, khi tôi đi, họ mời tôi ăn cơm, bạn 

học cũ còn có 5-6 người, đều không giảng. 

Cho nên nếu không thể vâng giữ lời giáo huấn 

của  lão  sư,  bạn  không  có  sức  định,  không  có  hằng 

tâm, không có lòng nhẫn nại, thì bạn làm sao có thành 

tựu? Đó là đại sự nghiệp, học Phật so với bất cứ sự 

nghiệp thế gian nào đều lớn. Trong bất cứ sự nghiệp 

thế gian nào thì sự nghiệp lớn nhất là xây dựng một 

chánh  sách  quốc  gia,  mở  nước  xây  dựng  một  triều 

đại, xây dựng một quốc gia, đó là sự nghiệp lớn nhất 

thế  gian,  nhưng sự nghiệp  này  cũng  không  thể  sánh 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





với  sự  nghiệp  Phật  pháp.  Phật  pháp  là  siêu  việt  ba 

cõi,  siêu  việt  mười  pháp  giới,  thành  Phật  làm  tổ,  sự 

nghiệp lớn như vậy. 

Nếu bạn không đến tu học như lý như pháp mà 

nghĩ rằng chính mình có thể nghĩ ra làm cách gì đó, 

không sai, bạn chính mình có thể nghĩ ra, nhưng cái 

biện pháp đó của bạn có hiệu quả hay không? Rất khó 

nói!  Tổ  sư  đại  đức  truyền  dạy  phương  pháp  này  là 

mấy ngàn năm đời đời truyền nối nhau, đều làm theo 

phương thức này mà thành tựu. Ngày nay chúng ta bỏ 

đi cái phương thức này, lại tìm ra một cách khác thử 

xem  sao,  có  thành  công  hay  không?  Bạn  đi  thử 

nghiệm, nếu như thử nghiệm thất bại, thật đáng tiếc, 

bỏ mất đi duyên của đời này, còn như bạn thử nghiệm 

thành công thì thật cừ khôi, lại có thêm một phương 

pháp thành công. 

Nhưng  chúng  ta  chính  mình  không  phải  là 

thượng căn lợi trí thì nên đi theo đường cũ thì đáng 

tin. Đừng nói là thượng căn lợi trí đến chư Phật Như 

Lai  thị  hiện  ở  cái  thế  gian  này,  vì  sao  không  tìm  ra 

một qui củ khác, một hình thức khác? Vì sao giữ theo 

phương pháp cũ? Vì sao phải dùng tám tướng thành 

đạo? Tám tướng thành đạo là thanh qui của tất cả chư 

Phật độ hoá chúng sanh, chính là bộ qui củ này. Chư 

Phật  Như  Lai  xuất  hiện  ở  thế  gian  đều  giữ  qui  củ, 

Thích Ca Mâu Ni Phật giữ lấy qui củ của người xưa, 

qui củ của cổ Phật. 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đại  sư  Thanh  Lương  trong  “Hoa  Nghiêm  Sớ 

sao”  nói: “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  nói  pháp  cho 

 chúng  ta  nghe  không?  Không  có!  Pháp  mà  những 

 điều  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  đều  là  cổ  Phật  đã 

 nói”.   

 “Thuật nhi bất tác”  52,  hay nói cách khác, pháp 

mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trong  49  năm, 

không có câu nào là Ngài sáng tạo, đều là cổ Phật đã 

nói.  Những  thị  hiện  này   “Tác  tư  thị  hiện,  thuận  thế 

 gian cố” , đều là khải phát chúng ta, dạy bảo chúng ta 

đi theo con đường của cổ thánh tiên hiền thì sẽ không 

sai. 

Không  nên  tự  cho  là  thông  minh  muốn  làm 

mới,  làm  mới,  vấn  đề  liền  xuất  hiện,  nhất  là  người 

mới  học  thì  không  nên,  lão  tu  hành  cũng  không  thể 

làm mới. 

Phương pháp, nguyên lý, nguyên tắc quyết định 

không thể thay đổi. Nhưng hình thức có thể tùy theo 

thời đại mà thay đổi, như giảng đường này của chúng 

ta, chúng ta hiện đại hoá, nghi qui chúng ta có thể tiết 

chế bớt, từ trước nghi  qui  đại  toà phải làm 40 phút, 

nhưng  người  hiện  tại  công  việc  bận  rộn  làm  sao  có 

thể lãng phí thời gian 40 phút chứ? Cho nên hiện tại 

chúng  ta  giảng  kinh  giản  hoá  nghi  qui,  việc  này  thì 

được.  Giảng  đường  của  chúng  ta  hiện  đại  hoá,  việc 

này thì có thể, vậy thì không ảnh hưởng gì. 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





Còn  nếu  như  từ  trên  lý  luận,  từ  trên  phương 

pháp lại chế ra  một nghi  qui  mới, đó là đặc biệt sai 

lầm. Cho nên ở trên kinh luận, trên nguyên tắc, nhất 

định phải theo qui củ xưa của cổ thánh tiên hiền. 

Cư  Sĩ  Lâm  muốn  xây  dựng  niệm  Phật  đường, 

cư sĩ Mộc Nguyên thương lượng với tôi: “Niệm Phật 

đường chọn lấy qui củ xưa của Đại sư Ấn Quang thì 

không thể sai”. 

Chúng ta không nên làm cái gì mới, vì chúng ta 

làm thế nào cũng không thể hơn được người xưa, nếu 

như làm sai, nhân quả gánh vác không nổi, hoàn toàn 

mô  phỏng  theo  nghi  qui  của  Linh  Nham  Sơn,  làm 

theo  y  như  vậy.  Nếu  qui  củ  này  có  sai,  Đại  sư  Ấn 

Quang  chịu  trách  nhiệm,  chúng  ta  không  chịu  trách 

nhiệm.  Vậy  thì  tốt,  chúng  ta  có  chỗ  để  đẩy  trách 

nhiệm, tốt rồi. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  chỉ  giảng 

đến đây thôi. A DI ĐÀ PHẬT! 

(HẾT TẬP 3) 



244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

 

Chú giải:  



1 “Thủ pháp”:   Giữ gìn đúng pháp. 

2  “Tứ  Nhiếp  pháp”:    Bố  thí,  Ái  ngữ,  Lợi  hành,  Đồng  sự  -   (Phật 

 thuyết đại thừa Vô Lượng Thọ, trang nghiêm thanh tịnh bình đẳng 

 giác kinh – do Tịnh Không Pháp sư chủ giảng – Tập 86). 

 1- Bố thí nhiếp: Nghĩa là phải làm hạnh bố thí. Do sự bố thí 

ấy mà mình cảm phục được người chung quanh, người chung 

quanh mới gần gũi thân mến mình và mong cầu học đạo giải 

thoát. Có 3 lối Tài thí, Pháp thí và Vô úy thí. Vô úy thí. Có 3 

lối Tài thí, Pháp thí và Vô úy thí. 

 2- Ái ngữ nhiếp: Là tùy theo căn cơ tánh chúng sanh mà khôn 

khéo nói năng, an ủi, khuyên lơn, nhân thế khiến cho họ sinh 

lòng  thân  mến,  cảm  phục,  rồi  từ  đó  họ  mới  theo  ta  mà  học 

đạo. 

 3- Lợi hành nhiếp: Là làm lợi ích cho người bằng ý nghĩ, lời 

nói hay hành động, khiến cho người ta sinh lòng thân mến mà 

theo ta học đạo. 

 4- Ðồng sự nhiếp: Ðồng sự nhiếp là tùy theo căn cơ, hoài bão, 

địa vị, nghề nghiệp của người mà lặn lội vào công việc của họ, 

cộng  tác  với  họ,  để  một  mặt  giúp  đỡ  họ  trong  nghề  nghiệp, 

một mặt nêu cao gương lành, làm cho họ cảm mến mà theo ta 

đến gần đạo cả. (Phật học phổ thông- HT. Thích Thiện Hoa) 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





3  “Tiên  dĩ  dục  câu  khiên,  hậu  linh  nhập  Phật  trí”:  Trước  là 

dùng dục để lôi kéo, sau khiến nhập Phật trí  (Bửu Quang Tự -Đệ tử 

 Như Hòa) 

4  “Tam  luân  thể  không”:  Thể  của  3  luân  là  Không.  Tức  là  khi 

thực hành pháp bố thí, Bồ tát phải thấu suốt thể của người bố thí, 

người nhận sự bố thí và vật dùng để bố thí đều là không để phá trừ 

tướng chấp trước. 

1-   Thí không: Người bố thí thấu rõ thân mình vốn không, đã 

biết thân ta là không thì không có tâm mong cầu phúc báo.  

2-   Thụ  không:  Đã  thấu  suốt  vốn  không  có  người  bố  thí  thì 

cũng  chẳng  có  người  nhận  sự  bố  thí,  vì  thế  không  sinh  ý 

tưởng kiêu mạn.  

3-   Thí  vật  không:  Vật  tức  là  tiền  bạc,  của  cải,  vật  báu...  đã 

thấu suốt tất cả đều không thì tài vật dùng để bố thí cũng là 

không, do đó không sinh tâm tham lam hối tiếc. [X. Năng 

đoạn kim cương bát nhã ba la mật đa kinh thích Q.thượng]. 

(xt. Tam Luân Tướng).  

TAM LUÂN TƯỚNG Ba tướng luân. Chỉ cho người bố thí, 

người nhận sự bố thí và vật để bố thí. Tướng Tam luân tồn tại 

trong ý tưởng gọi là Hữu tướng tam luân. Diệt Tam luân này, 

trụ nơi vô tâm mà thực hành pháp bố thí thì đó là Thí ba la mật 

tam  luân  thanh  tịnh.  Theo  Kim  cương  bát  nhã  ba  la  mật  kinh 

chú giải, người đời làm việc bố thí tâm mong cầu quả báo, đó 

là trước tướng; nhưng Bồ tát tu hành bố thí thì thấu suốt Tam 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



luân thể không, nên không chấp tướng. Pháp giới thứ đệ quyển 

hạ (Đại  46, 686 trung) nói:  Nếu khi  thực hành bố  thí mà thấy 

người thí, người nhận và vật thí đều là không, bất khả đắc, thì 

vào được Thực tướng chính quán. Cho nên Tam luân tướng có 

chia ra thô và tế. Tự thân người bố thí khởi tâm kiêu mạn, đối 

với người nhận sự bố thí thì có ý nghĩ yêu ghét, đối với vật bố 

thí  thì  sinh  tâm  hối  tiếc,  đó  là  Tam  luân  tướng  thô,  chưa  đạt 

được  lí  vạn  pháp  như  huyễn.  Còn  người  chấp  thực  ngã,  thực 

pháp mà bố thí thì là Tam luân tướng tế. [X. kinh Đại bát nhã 

ba la mật Q.192]. (xt. Tam Luân Thể Không).   

5 “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”: Học làm thầy người, hạnh 

làm khuôn mẫu (mô phạm) cho cõi đời. 

6  “Tác  thân,  Tác  quân,  Tác  sư”:    Làm  cha  mẹ,  làm  người  lãnh 

đạo, làm thầy. 

7  “Niệm  kiếp  viên  dung”:  Một  niệm  tức  là  vô  lượng  kiếp,  vô 

lượng kiếp tức là một  niệm,  niệm  và kiếp tương tức, tương dung 

 (từ điển Phật quang); 

Niệm là thời gian ngắn, kiếp là thời gian dài, viên dung, tự 

tại,  không chướng ngại.  Nếu hỏi  rằng:  đoạn phiền não thành Phật 

cần mất bao nhiêu thời gian? Đứng về lý mà nói là một niệm, một 

niệm giác ngộ, phàm phu thành Phật, một niệm mê Phật biến thành 

chúng  sanh.  Đức  Phật  có  biến  thành  phàm  phu  chăng?  Đức  Phật 

không  biến.  Vì  sao?  Bởi  đức  Phật  không  mê,  sau  khi  giác  rồi 

không mê trở lại nữa.  (Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa-Tập 60-

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 Chủ  giảng:  Pháp  Sư  Tịnh  Không-Chuyển  ngữ:  Tử  Hà-Biên  tập: 

 Bình  Minh-Giảng  ngày:  17  tháng  06  năm  2010-Địa  điểm:    Phật 

 Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong) 

8 “Tâm bao trùm hư không, lượng trọn khắp các cõi nhiều như 

cát”: Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. 

9 “Huệ dĩ chân thật chi lợi”: Ban cho lợi ích chân thật 



10 “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”: Trong cửa nhà Phật, 

không bỏ một ai.  (Bửu Quang tự-đệ tử Như Hòa) 

11 “Y văn giải nghĩa, tam thế Phật oan”:   Dựa theo văn tự để hiểu 

nghĩa thì ba đời chư Phật bị oan  (Bửu quang tự đệ tử Như Hòa) 

12  “Phật  pháp  không  người  nói,  tuy  có  trí  cũng  không  thể 

hiểu”:  “Phật pháp vô nhân thuyết, tùy trí mạc năng giải”. 

13Tâm trùm hư không, lượng khắp pháp giới, nhiều như cát»: 

“Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” 

14 Chỉ có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba”: Pháp nhất 

thừa là pháp thành phật, không có pháp khác. 

15  “Ngũ  châu,  nhân  quả”:  Năm  tầng  lớp  nhân  quả,  do  Thanh 

Lương đại sư phán định các phẩm trong kinh Hoa Nghiêm, tức là:  

1-   Sở Tín Nhân Quả: Là phần giảng quả báo về mặt y báo và 

chánh báo của Như Lai;  

2-   Sai  Biệt  Nhân  Quả:   Là  nói  đến  lộ  trình  tu  chứng  thành 

Phật, nêu rõ nhân quả tu chứng của bốn mươi mốt địa vị tu 

chứng của hàng Pháp Thân đại sĩ;  

3-   Bình Đẳng Nhân Quả:  Là nói về nhân do tu Phổ Hiền Hạnh 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



và quả nơi cảnh giới Như Lai, nhân quả tương dung, bình 

đẳng vô sai biệt;  

4-   Thành  Hạnh  Nhân  Quả:  Tuyên  thuyết  nhân  quả  xuất  thế, 

trước  hết  giảng  ngũ  vị  nhân  hạnh,  sau  luận  về  tám  tướng 

thành đạo;  

5-   Chứng Nhập Nhân Quả: Tuyên thuyết diệu môn nhập pháp 

giới , trước hết nêu rõ đại dụng tự tại nơi Phật quả, và nêu 

lên sự khởi dụng tu nhân của hàng Bồ Tát (mà điển hình là 

năm  mươi  ba  lần  tham  học  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử). 

(niemphat.net) 

16  “Viên  dung  không  ngại  hành  bố,  hành  bố  không  ngại  viên 

dung”: Dựa theo bộ kinh Hoa Nghiêm, Ngài Bồ Tát Thế Thân đã 

làm ra bộ "Thập địa luận" để giải thích nghĩa lý của sáu tướng (Lục 

tướng). Sáu tướng này được gọi là  Viên dung, vì nó có những đức 

 tính viên mãn, dung thông vô ngại. 

 Sáu tướng của sự vật trong vũ trụ ấy là: 

 1-  Tổng  tướng:  Tổng  tướng  là  cái  tướng  bao  trùm  tất  cả,  tổng 

cộng tất cả các tướng sai biệt. 

 2-  Biệt  tướng:  Biệt  tướng là nói  các tướng riêng biệt; nhiều biệt 

tướng cộng lại thành tổng tướng  

 3-  Ðồng  tướng:  Ðồng  tướng  là  cái  tướng  chung  cùng,  dung  hòa 

với nhau, không ngăn ngại nhau, không trái chống nhau. 

 4-  Dị tướng: Dị tướng là các tướng riêng biệt, 

 5-  Thành tướng: Thành tướng là tướng thành tựu. 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 6-  Hoại tướng: Hoại tướng là cái tướng độc lập của các pháp. 

Sáu tướng này phân ra làm ba đối, gọi là "Tam đối lục tướng ". 

  Tổng, Biệt cùng đối nhau thuộc về Thể. 

  Ðồng, Dị cùng đối nhau thuộc về Tướng. 

  Thành, Hoại cùng đối nhau thuộc về Dụng. 



Khi chúng ta nói đến Tổng, Ðồng, Thành là nói về phương 

diện toàn thể, Viên dung bình đẳng của bản thể vũ trụ; Khi chúng 

ta  nói  đến  Biệt,  Dị,  Hoại  là  nói  về  phương  diện  hiện  tượng  giới, 

trong ấy mỗi mỗi sự vật đều phơi bày riêng rẽ lẽ khác nhau. Theo 

kinh  Hoa  Nghiêm  thì  Tổng,  Ðồng,  Thành,  Tướng  thuộc  về  môn 

Viên  dung;  còn  Biệt,  Dị,  Hoại,  Tướng  thuộc  về  môn  hàng  bố 

 (nghĩa là hiện lộ, phơi bày la liệt).  Một bên là bình đẳng, một bên 

là sai biệt. Nhưng bình  đẳng và sai biệt là tương tức, tương nhập, 

viên dung không. Tương tức nghĩa là cái này tức cái kia, như nước 

tức  là  sóng;  Tương  nhập  nghĩa  là  ăn  nhập  với  nhau,  dung  thông 

nhau, như mặt gương này và mặt gương kia phản chiếu vào nhau 

không  cùng  mà  không  cản  trở  gì  nhau.  Vì  tương  ức,  tương  nhập, 

nên lìa tổng tướng thời không biệt tướng, lìa đồng tướng thì không 

dị tướng, lìa thành tướng thì không hoại tướng. 

Tóm  lại,  viên  dung  không  lìa  hàng  bố,  hàng  bố  không  lìa 

viên  dung,  viên  dung  tức  hàng  bố  hàng  bố  tức  là  viên  dung.  Hết 

thảy  các  pháp  đều  đủ  6  tướng  ấy,  không  một  pháp  nào  là  không 

viên  dung  tự  tại,  tức,  nhập  không  ngại.  Vì  thế  cho  nên  gọi  là  6 

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tướng viên dung. Ðấy là ý nghĩa huyền diệu cúa Hoa Nghiêm nhất 

thừa viên giáo.  (Phật học phổ thông-HT.THích Thiện Hoa) 

17 “Trung thần xuất thân từ hiếu tử”: Trung thần xuất thân đều 

từ những người con có hiếu 

18 “Đời ác năm trược”: Ngũ Trược, ác thế: Năm thứ ô nhiễm : 

1-  Kiếp  trược:  kiếp  là  chỉ  cho  thời  đại,  thời  gian.  Trong  thời 

đại nào mà có các món trược dưới đây thời là thời đại đục 

nhơ.  

2-  Kiến trược: Những điêu mê chấp, tà kiến, điên đảo.  

3-  Phiền não trược: Các tâm niệm bất thiện như tham, sân, si, 

mạn bất tín.  

4-  Chúng  sanh  trược:  Năm  ấm  (sắc,  thọ)  hiệp  hội  sanh  diệt 

chẳng dừng.  

5-  Mạng trược: Số thọ rất ngắn, sống nay chết mai, mạng sống 

trong  hơi  thở.  Bốn  món  trên  đây  tánh  cách  nhiễu  nãi,  sai 

lầm, biến đổi vô thường nên gọi là trược (nhơ đục).  

19  “Thọ  trì  Tam  quy,  cụ  túc  chúng  giới,  bất  phạm  oai  nghi”:  

Thọ trì tam quy, đầy đủ cấm giới, chẳng phạm oai nghi. 

20 “Thâm tín nhân quả»: Tin sâu nhân quả 

21 “Trụ chân thật huệ, huệ dĩ chân thật chi lợi ”: 

1.  “Trụ chân thật huệ»: Phải dùng trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân 

thật từ đâu mà có? Tự tánh vốn có, không ở bên ngoài. Phật Bồ 

Tát trí tuệ chân thật hiển lộ ra, các ngài dùng ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày, dùng ở trong công việc, dùng trong đối nhân 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





xử  thế  tiếp  vật,  trí  tuệ  chân  thật.  Trí  tuệ  chân  thật  dùng  chân 

tâm, chân tâm sanh trí tuệ, chân tâm là tâm thanh tịnh, là tâm 

bình  đẳng.  Tâm  thanh  tịnh  là  tiểu  thừa,  tâm  bình  đẳng  là  đại 

thừa.  Thanh  tịnh  không  có  ô  nhiễm,  bình  đẳng  không  có  dao 

động, thanh tịnh bình  đẳng  cũng  chính  là Thiền  định, tự tánh 

vốn định. 

2.  “Huệ dĩ chân thật chi lợi ”: “Huệ” là ban tặng, còn “chân thật 

chi lợi” là cái gì? Vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là chân thật 

chi lợi. Trước khi chưa vãng sanh, tín, nguyện, trì danh là chân 

thật  chi  lợi.  Chúng  ta  phải  ghi  nhớ.  (Tịnh  độ  Đại  kinh  Khoa 

 chú- Chủ giảng PS. Tịnh Không-lần thứ 4)  

22 “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo»:   Chỉ nghe có chuyện học 

trò tới chỗ thầy xin  học, chưa nghe  có chuyện thầy phải  đến chỗ 

học trò để dạy  (Bửu Quang Tự - Đệ tử Như Hòa) 

23 “Tác sư, tác phạm»: Làm thầy, làm hình mẫu (mô phạm)  

24 “Thật trí danh quy”: Thực chất đạt đến tột bậc, nên tiếng tăm 

dồn về  (Bửu quang tự đệ tử Như Hòa) 

25 “Cang cường nan hóa”: Cứng đầu khó dậy 

26 «Đỉnh thiên lập địa»: Đầu đội trời, chân đạp đất (ý nói đều là 

đại anh hùng) 

27 “Vô y đạo nhân”: Phật xưng là Vô Y Đạo Nhân (ông đạo không 

nương tựa ai). Lời răn dạy ấy chúng ta phải thường ghi trong lòng, 

người  nương  dựa  duy  nhất  là  chính  mình,  nương  tựa  vào  sự  tỉnh 

giác cao độ của chính mình.  

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



28 “Bổn giác vốn có”: Gốc giác vốn sẵn có 

29  “Bất  khả đắc,  vô  sở  hữu”:  Chẳng  thể  đạt  được,  chẳng  thể  có 

được.  

30 “Bất y qui củ, bất thành phương viên”: Không nương vào quy 

củ thì không thể thành tựu. Quy củ, nhất định phải tin vào cổ nhân, 

đặc biệt là cổ nhân có thành tựu, càng đáng để chúng ta tín nhiệm, 

vì sao vậy? Vì chúng ta thấy được thành tích của họ, không hiển thị 

thành tích, lời họ nói chúng ta chưa chắc đã tin.  

31  “Đương  thể  tức  không,  liễu  bất khả đắc”:  Ngay  nơi  bản  thể 

chính là không, trọn chẳng thể được .  (A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn 

 Nghĩa,  Phần  79,  Chủ  giảng  Lão  pháp  sư  Thích  Tịnh  Không  - 

 Chuyển  ngữ  -  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa- Giảo  duyệt    Minh 

 Tiến, Huệ Trang và Đức Phong) 

32 “Giáo học tương trưởng, sư chất đạo hợp”: Việc dạy và học 

hỗ  tương  giúp  nhau  tăng  trưởng;  Dạy  và  học  cùng  tiến  bộ,  thầy 

giáo giúp cho học trò, học trò cũng tương trợ thầy giáo.  

33 “Bách xích can đầu, cánh tiến nhất bộ”: Dù đã lên tới đầu cây 

sào cao trăm thước, nhưng vẫn cố tiến thêm một bước nữa. Ý nói: 

Có tài cao, nhưng không lấy làm tự mãn, vẫn cố gắng để tiến bộ 

thêm. Thành ngữ Bách xích can đầu chỉ người có tài năng, đạo đức 

ở đỉnh cao 

34 “Ưng vân hà trụ?”: Tâm phải trụ ở đâu? 

35 “Viên giáo sơ trụ”: Bồ Tát bậc thứ 11 

36 “Thập hồi hướng”:   Bồ Tát bậc thứ 30-40 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





37 “Bồ Tát Sơ địa”: Bồ Tát bậc thứ 41 

38 “Thất địa”: Bồ Tát bậc thứ 47 

39 “Bát địa”: Bồ Tát bậc thứ 48 

40  “Tam  bất  thoái”:  Tam  bất  thoái  đó  là  Vị  bất  thoái.  Hành  bất 

thoái và Niệm bất thoái. 

 1- Vị bất thoái : Vị thứ đã tu được không bị thoái mất. Được 

quả vị nào thì trụ chắc quả vị đó rồi tinh tấn thêm nữa. 

 2- Hành bất thoái : Chẳng bị thoái mất đối với các pháp đã tu 

hành, tức là tu càng ngày càng tăng trưởng. 

 3- Niệm bất thoái : Chẳng bị thoái chuyển chánh niệm. ( Theo 

 TĐPH Hán Việt) 

41 “Thượng cầu, hạ hoá”: Trên cầu Phật đạo, dưới độ hóa chúng 

sanh 

42 “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”:  

Hữu tình (động vật) và vô tình (thực vật, khoáng vật, hiện 

tượng) đều từ trong từ tánh hiện ra, có chung một bản thể sáng suốt 

thanh tịnh, nên nói là đồng thành Phật đạo hay đồng viên chủng trí 

cũng thế. Viên là viên  mãn, đồng viên chủng trí  tức là đồng thời 

thành Phật  (PS. Tịnh Không –Thuyết giảng kinh Địa Tạng) 

 “Tình”   là  nhất  thiết  hữu  tình  chúng  sanh  nghĩa  là  tất  cả 

động  vật;  “Vô  tình”   là  cây  cỏ,  khoáng  chất,  “Đồng”  là  bình 

đẳng,  “Viên”  là viên mãn,  “Chủng trí”  là Nhất Thiết Chủng Trí (sự 

chứng đắc nơi quả địa Như Lai).  (Mười đại nguyện vương của Phổ 

 HIền Bồ Tát - Chủ giảng: PS Tịnh Không).  

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



43  “Viên  mãn  Bồ  Đề,  Quy  vô  sở  đắc”:  Thành  đạo  bồ  đề,  chẳng 

qua là khôi phục bộ mặt vốn sẵn có của bạn mà thôi.  

44 “Kiến tư phiền não”: Kiến Hoặc và Tư Hoặc là tên gọi chung của các 

phiền não trong tam giới. Chúng được liệt kê thành biểu đồ như sau   

Sơ đồ 1 

Tư Hoặc

Tham 

Phiền Não 



Sân 

Chướng

(tác dụng tâm lý 



Si 

(ác kiến câu sanh 

theo phương diện 

Kiến 

Mạn 

khởi do mê nơi 

Hoặc

cuộc sống) 



Nghi 

mặt Sự) 

& 







Tư 

Thân Kiến 

Kiến Hoặc 

Sở Tri Chướng 

Hoặc 

(N

B gã Kiế

iên K n)

iến 

(tác dụng tâm lý 



(ác kiến phân biệt 

Tà Kiến 

theo phương diện 

khởi do mê nơi 

Kiến Thủ 

tri thức) 

mặt Lý) 

Kiế

Giới Cấ n 

m Thủ 

Kiến 

( Chú  thích  của  cư  sĩ  Lưu  Thừa  Phù  –  A  Di  Đà  kinh  yếu  giải  - 

 Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa).  Kiến  Hoặc  và  Tư 

Hoặc, mỗi loại gồm năm thứ. 

 1-  Thân kiến: Chấp thân ngũ ấm tứ đại giả hiệp này làm ta;    

 2-  Biên kiến (là thiên kiến): Chấp một bên, có hai lối chấp sai 

lầm lớn nhất là: a) Thường kiến: Chấp rằng khi chết rồi cái 

Ta vẫn tồn tại mãi, b) Ðoạn kiến: Chấp rằng chết rồi là mất 

hẳn;   

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 3-  Tà  kiến:  Chấp  theo  lối  tà,  không  chơn  chánh,  trái  với  sự 

thật,  trái  với  luật  nhân  quả.  Còn  nói  rộng  ra,  cả  bốn  món 

chấp trên, đều thuộc và Tà kiến cả   

 4-  Kiến thủ: Chấp chặt sự hiểu biết sai lầm của mình, có hai 

phương diện: a) Kiến thủ vì không ý thức được sai lầm của 

mình: b) Kiến thủ vì tự ái hay vì cứng đầu;   (Phật học phổ 

 thông- HT. Thích Thiện Hoa). 

 Kiến  Thủ  Kiến:  Chính  là  kiến  giải  chủ  quan,  Thủ  (取)  có 

nghĩa  là  chấp  trước.  Chấp  chặt  quan  niệm  chủ  quan  của 

chính  mình  là  chánh  xác.  Như  ngoại  đạo  coi  sanh  lên  cõi 

trời  là  sẽ  sống  nơi  đó  vĩnh  viễn.  Đấy  gọi  là  “Phi  quả  kế 

 quả”  (chẳng phải là quả, mà chấp là quả) – ( Chú thích của 

 cư sĩ Lưu Thừa Phù – A Di Đà kinh yếu giải - Chuyển ngữ: 

 Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa]:  

 5-  Giới  kiến  thủ:  Là  làm  theo  lời  răn  cấm  của  ngoại  đạo  tà 

giáo ( (Phật học phổ thông- HT. Thích Thiện Hoa).   

 Giới Cấm Thủ Kiến: Giới là tánh giới, như giết, trộm, dâm, 

dối. Cấm là ngăn cấm, như uống rượu, ăn thịt. Giữ gìn giới 

cấm  là  thiện  pháp,  nhưng  sẽ  mắc  lỗi  nếu  chấp  vào  một 

thành kiến thiên lệch, tức là dùng quan niệm sai lầm để giữ 

giới  cấm,  nhọc  nhằn  nhưng  chẳng  ích  gì.  Như  ngoại  đạo 

đắc  Thiên  Nhãn  Thông,  thấy  trâu  được  sanh  lên  trời,  liền 

cho rằng học theo nếp sống của trâu sẽ có thể sanh lên trời. 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Do vậy, họ bắt chước trâu ăn cỏ, chỉ khiến cho chính mình 

chịu  khổ  sở  mà  chẳng  đạt  được  kết  quả.  Đấy  gọi  là  “Phi 

 nhân  kế  nhân”  (chẳng  phải  là  nhân  mà  chấp  đó  là  nhân). 

 [Chú thích của cư sĩ Lưu Thừa Phù – A Di Đà kinh yếu giải 

 - Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa]:  

45 “Phần chứng vị”: Là một trong Lục tức Phật, gồm có: Lý tức 

Phật; Danh-tự tức Phật; Quán-hạnh tức Phật; Tương-trợ tức Phật; 

Phần-chứng tức Phật; Cứu-kính tức Phật. 

1-   Lý tức Phật: Lý tức là nghĩa lý. Hiễu rõ được nghĩa lý của 

Ðức-Phật đã dạy trong câu ''Chúng sanh vốn đủ Phật tánh, 

cùng  các  đức  Như  Lai  không  hai  không  khác'';  hay  trong 

câu: ''Hết thảy chúng sanh đều là Phật''; hiểu rõ được lý ấy 

tức là Phật. 

2-   Danh  tự  tức  Phật:   Danh  tự  ở  đây  tức  là  những  kinh  điển, 

hay  những  lời  thuyết  pháp  mà  mình  đã  học  hay  đã  nghe 

được, và đã hiểu được thông suốt rằng: ''Hết thảy các pháp 

đều là Phật pháp''.  Danh tự tức Phật nghĩa là lãnh hội được 

lý  tánh  của  vũ  trụ,  vạn  hữu  qua  kinh  điển,  văn  tự  tức  là 

Phật. 

3-   Quán hạnh tức Phật: Quán hạnh là quán tưởng. Hạnh là tu 

hành,  hành  động;  nói  một  cach  tổng  quát:  quán  hạnh  tức 

Phật nghĩa là thực hành đúng theo lời Phật dạy tức là Phật; 

4-   Tương trợ tức Phật: Chữ tương trợ ở đây có nghĩa là trong 

lúc mình tu hành, tuy chưa có thể thực chứng được lý tánh, 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





nhưng tâm mình đã được yên lặng, nơi lý đã mường tượng 

như  tuồng  đã  chứng  được,  nên  gọi  là  tương  trợ  tức 

Phật. Ðến  đây  tức  là  Phật  thập  tín,  thuộc  về  nội  phàm 

(phàm phu trong nội giáo). 

5-   Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như 

là tấm màn dày đặc, gồm có 41 lớp; mỗi khi nhờ công phu 

tu  hành,  phá  được  một  lớp,  tức  là  chứng  được  một  phần 

Trung đạo. Ðó là ý nghĩa của phần chứng tức Phật. Ðến nay 

tức  là  đã  lên  đến  các  bậc  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi 

hướng, Thập địa và Ðẳng giác. 

6-   Cứu cánh tức Phật:  Cứu cánh tức là đạt đến bực cuối cùng, 

chứng  được  chỗ  mầu  nhiệm  cực  điểm,  nghĩa  là  đến  bực 

Diệu giác, Chủng trí đều viên mãn. Ðến đây tức là đến bực 

Diệu giác hay Phật.  (Phật học phổ thông – HT. Thích Thiện 

 Hoa) 

46 “Cang cường nan hóa”: Cứng đầu, khó dậy. 

47 “Tri túc”: Biết đủ   

48 “An an nhi năng thiên”: Ở yên nơi yên ổn, mà nếu cần thì vẫn 

có thể dời đi (Sách lễ ký) 

49  “Cúc  cung  tận  tụy,  tử  nhi  hậu  kỷ”:  Khom  lưng  tận  tụy,  đến 

chết mới thôi;  

50 “Nhìn văn giải nghĩa thì ba đời chư Phật đều hàm oan”: “Y 

văn giải nghĩa tam thế chư Phật đều hàm oan”. 

51 “Địa ngục môn tiền tăng đạo đa”:   Trước cửa địa ngục tăng đạo 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiều. 

52 “Thuật nhi bất tác”:   Chỉ thuật lại mà không sáng tác.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 





 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT!  

 

 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

  

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 3 







262 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-
Lan-Thu-10-
Tap-021-030






index-128_1.jpg





index-170_1.jpg





index-149_1.jpg





index-34_1.jpg





index-1_1.jpg





index-82_1.jpg





